# تصوف اسلامي و رابطهٔ انسان و خدا



# کتابخانه هنر و ادبیات رستار ArtLibrary

# تصوف اسلامی و رابطهٔ انسان و خدا

رينولدا. نيكلسون

ترجمه، و حواشی بقلم محمد رضا شفیعی کدکنی

# This is a Translation of The Idea of Personality in Sufism By Reynold A. Nicholson

| معوق الفارمي و رابعه الفان و حمد (فكر شخصيت در نصوف) | ш |
|------------------------------------------------------|---|
| ائر رینولد ا. نیکلسون                                |   |
| ترجمة محمد رضا شفيعي كدكني                           |   |
| چاپ زر، پایان چاپ اردیبهشت ۱۳۵۸                      |   |
| انتشارات توس، اول خیاباندانشگاه، تهران               |   |
| سا ۲۵۰ و ۱۰                                          | П |

# با یاد پدرم، آن شیفتهٔ بوسعید و عطار مترجم

#### مقدمة مؤلف

سخنرانی اول: حدود مفهوم شخصیت ۵ برابرهای شخصیت درزبانهای ملل اسلامی ۶ ذات، هویت، فردیت ۶ فقدان مفهوم شخصیت درباب خداوند در تفکر اسلامی ۷ سابقهٔ پرسونالیتی در زبانهای یونانی و لاتین ۷ شخصیت در مسیحیت ۷ تفکر اسلامی ۱ شخصیت در زبانهای یونانی و الاتین ۷ شخصیت و تعریف مسیحیت ۷ تصور مسلمانان از خداوند ۸ نظر وب در باب شخصیت و تعریف آن ۸ تجانس خلقی شرط اصلی مفهوم پیوند میان خدا و انسان ۹ تشبیه و تنزیه در کلام اسلامی ۹ پیوند شخصی میان خدا و انسان منحص در تصوف نیست ۱۰ هر جنبش دینی در اسلام ریشه در قرآن و سنت دارد ۱۰ اندیشه در باب شخصیت الاهی از پیامبر آغاز می شود ۱۰ محبت نسبت به رسول در قرون وسطی ۱۰ نظر نیکلسون در باب دعوت پیامبر ۱۱ نظر وب در باب تمایل اسلام، کاهش روابط شخصی انسان و خداوند ۱۲ پیامبر و رابطهٔ شخصی با خداوند ۱۳ تأثیر اندیشهٔ قیامت در روحیهٔ پیامبر ۱۳ دو جانب تفکر اسلامی درباب خداوند ۱۳ محبت انسان نسبت به خداوند در قرآن ۱۵ مشابهت آیهٔ قرآن درباب محبت انسان نسبت به خداوند در قرآن ۱۵ مشابهت آیهٔ قرآن درباب محبت خداوند با گفتارمسیح ۱۵ محبت خداوند در قرآن ۱۵ مشابهت آیهٔ قرآن درباب محبت خداوند با گفتارمسیح ۱۵ میانی تصوف در قرآن ۱۶ مشابهت آیهٔ قرآن درباب محبت خداوند با گفتارمسیح ۱۵ میانی تصوف در قرآن ۱۶ مشابهت آیهٔ قرآن درباب محبت خداوند با گفتارمسیح ۱۵ میانی تصوف در قرآن ۱۶ میانی تور در قرآن ۱۶ میاند با شهراندیشههای محبت خداوند با گفتارمسیح ۱۵ میانی تصوف در قرآن ۱۶ میانی تصوف در قرآن ۱۶ میانی توره در قرآن ۱۶ میانی توره در قرآن در از در قرآن ۱۶ میانی توره در قرآن ۱۶ میانی توره در قرآن ۱۰ میانی توره در قرآن ۱۶ میانی توره در قرآن ۱۹ میانی توره در توره در قرآن ۱۹ میانی در توره در ت

#### هفت

ملل باستانی در فرهنگ اسلامی ۱۶ ــ سابقهٔ جمل و انتحال حدیث در اسلام۱۷ ـ کهن ترین سابقهٔ تصوف در اسلام زهد است ۱۷ ـ سابقهٔ کلمهٔ صوفی در قرون اولیه 1/ سابقة زهد در اسلام 1/ سنظرية توكل وذكر 1/ حالات زاهدان نخستين 1/ سابقهٔ خوف درزهد اسلامی 1 ا - تأثیر افکار هلنیستی در تغییر زهد بهزهد صوفیانه در راه رسیدن به صفای باطن ۱۹ لحن آیات قرآن در ساب محبت انسان نسبت به خدا 19 \_ زمينة حب الأهي در تصوف اسلامي قيرن دوم ٢٠\_ رابعة عدويه و محبت الاهي ٢٠ ـ معروف كرخي و محبت الاهي ٢٥ ـ ذوالنون مصري و مسألة حب الأهي ٢١ ـ ذوالنون و اقسام معرفت و حقيقت معرفت ٢١ ـ معرفت صوفيه و مشابهت آن باكنوس در هلنيسم ٢٢ ــ معرفت متضمن فناءِ اليت بنده است ۲۲ مفهوم احدیت ذات الاهی در تعابیر صوفیه ۲۳ جنید بغدادی و نظر به توحید او ۲۳ اندیشهٔ جدید دریاب «شخصیت الاهر» و تثلیث مسیحیت ٣٣ ـ كلمهٔ الاهيه و لوگوس و تصوير آن درشخصيت محمد ص ٢۴ ــ تنزيهمطلق خداوند در قرآن ۲۵ صفات الاهم در قرآن ۲۶ در نظر صوفیه، عقل نیروی ادراك توحيد را ندارد ۲۷ ـ شرط توحيد فناى از نفس خويش است ۲۷ ــ تركيب عقیدهٔ تنز به و اندیشههای جدید دینے در اسلام ۲۸\_ فاصلهٔ انسان و خدا را فقط خداوند میتواند از میان بردارد ۲۸ وجد صوفیانه و تجلی حق ۲۸ مفهوم «اناالحق» حلاج ٢٩\_ تحرية فنا ٢٩\_ تصور صوفيه از فنا ٢٩\_ ابويزيد و جانب منفی نظریهٔ فنا ۲۹ ا بوسعید خراز و جانب مثبت نظریهٔ فنا ۲۹ فنا هدف منطقی حیات صوفی ۳۰ ـ صحو وسکر ۲۰ ـ تصوف اسلامی متعلق به اسلام است ۳۰ ـ دوسوی نظریهٔ فناکه بهوحدت وجود می انجامد ۳۱ ـ صوفیه وعلمای كلام، اسلام را بهمرز وحدت وجود نزديك كردهاند ٣١ـــ عـدم امكان قربالاهي در محدودهٔ ظاهر شریعت ۳۱ ـ درسی مباحث پیشین براساس شعر این فسارض ۳۲\_ عنوان صوفی بر ابن فارض از حلاج و غزالی مناسبتس است ۳۲\_ شعر این فارض و «سیر زوار» جان بنیان ۳۲ ـ تاثیهٔ کبری ۳۳ ـ ایس فارض و عهد

الست ۳۶\_ اینفارض و فنا ۳۸\_ اتحاد عاشق و معشوق و عامد و معبود ۳۹\_ سه نوع تحرية روحي در نظر اين فارض ۴٥\_ صحو، سكر، صحوالحمع ۴٠\_ غلبهٔ جانب تشبیه بر جانب تنز به در شعر این فارض ۴۲ عدم تحاوز این فارض از حدود عقیدهٔ اسلامی ۴۳ این فارض از زیان پیامبر سخن مرگه بد ۴۴ ـ مسیحیان اسکندرانی و مسألهٔ رابطه و اتصال با «کلمه» ۴۴\_ اشتباه شارحان و مته جمان اروبائر شعر الن فارض ۴۵\_ آنچه این فارض وصف مرکند بك تحدیهٔ روحی است ۴۵\_ ارزش روانشناسیك شعر این فارض ۴۵\_ مفهوم وحدت وجود در غالب موارد، نتیجهٔ آمیزش فکر تشبیه و تنز به است ۴۶\_ لیس و ظهور حق در صورت مخلوق ۴۶ نفی عقیدهٔ حلول از این فارض ۴۷ اوج اتصال او با حقیقت محمدیه بازهم در درون عقاید اسلامی است ۴۷ ــ تقریر اصول اسلامی در قصیدهٔ تاثیه ۴۷ نظر مك دونالد در ساب كشف و شهود صوفیه ۴۸ مقام مسیح در تصوف مسیحی ۴۹\_ اقانیم ثلاثه و مشابهت آن با تمایز صفات تشبیه و تنز به در اسلام ۴۹\_ نظر بعضی از صوفیهٔ وحدت وجودی در تشبیه ذات الاهــــ • ۵ ـ دشواری تصور روابط شخصی با خداوند • ۵ ـ توحید اسلامی جانب تنزیه را بیشتر از جانب تشبیه میگیرد ۵۱ نظر اکهارت در ساب معرفت صوفیانه ۵۱ معرفت شهودی حق ۵۱ حلاج و حیات روحی او ۵۲ ـ

سخنرانی دوم: نظر فن کریمر در باب زهد اسلامی ۵۵ خطوطی از زندگینامهٔ حلاج ۵۵ تمارض منابع شیمی و سنی درباب او ۵۵ سرا نجامحلاج ۵۵ زهد اسلامی کاملا ریشه در اسلامدارد ۵۶ تأثیر اندیشههای هلنیستی در زهد اسلامی ۵۶ ذوالنون مصری ونظریهٔ معرفت ۵۶ تأثیر اندیشههای ایرانی در آراء ابویزید بسطامی ۵۷ حلاج وحدت وجودی نبود ۵۷ وحدت وجود در قرن ششم با ابن عربی آغاز میشود ۵۷ سبحانی» ابویسزید، «اناالحق» در قرن ششم با ابن عربی آغاز میشود ۵۷ سمحانی» ابویسزید، «اناالحق»

حلاج و «اناهی» این فارض هیچ کدام وحدت وجودی نبود ۵۷ حلاج و فرضهٔ حج ٥٨\_ رابطة نهاني او يا قر المطاسب قتل او شد ٥٨\_ دانا الحق، در طو اسين حلاج ٥٩\_ نظرية او در ياب ولايت ٥٩\_ سبك كتاب طواسين ٥٩\_ سبك نظام كامل الأهياتي در اناالحق حلاج ٤٠ ـ مقصود او ازانا الحق ٤٠ ـ نظر ماسينيون درياب حلاج 91\_ مسألة تأليه انسان در نظر حلاج 91\_ عبارات حلاج 91\_ شعر حلاج و اشاره به مسیح و آدم ۴۳ حلاج لاهوت و ناسوت را از مسیحیان سرياني گرفته ٤٣ ـ حلاج واصطلاح حلول ٤٤ ـ ترجمهٔ منظوم دو شعر ازحلاج عع حلاج و قدم نورمحمدي ٧٥ حلاج و عيسي ٧٥ نظرية حلول در اسلام قابل بقا نیست ۶۶ مقام حسلاج در نظر نسلهای بعد و نفی حلول از او ۶۶ ـ اندیشهٔ حلاج در تفسیر ابن عربی و جیلی ۶۶\_ حلاج و ستایش فرعون وابلیس ٤٧\_ مشكل الليس درير أير فرمان الأهي ٤٧\_ الليس و فرعون باران واستادان حلاج ۶۸ ستایش او از فتوت المیس و در عین حال انتقاد او از عصیان المیس 99\_ تعارض امر و خواست الاهي 99\_ محظور ابليس درشعر حلاج ٧٠\_ جان کلام حلاج ۷۰ وصفی از بردار کردن او ۷۱ دیدار دیگری از حلاج ۷۳ ـ حلاج درجامم منصور ۷۴ ــ آنچه مانع ازریختن خون میشود نه نمازاست و نهروزه ۷۵ مناجات نمازصوفی است ۷۵ یکی از مناجاتهای حلاج ۷۵ حلاج در نظر یار انش ۷۶ نرمینه های مسیحی تصویر حلاج ۷۶ نظریهٔ حلاج در بات تحسد ۷۹ د حلاج قائل به تنزيه وتشبيه است ٧٧ ـ ابليس قهر مان تنزيه ومسيح صورت نوعي تشبيه ٧٧ ـ مقامغ: إلى دراسلام ٧٨\_ سر گذشت وسرنوشتغ: إلى ٧٨\_ عز لت كزيني او ٧٩\_ مشابهات المنقذ غزالي و اعترافات قديس او گوستين ٧٩\_ مرحلة نخست تو بةاو • ٨ \_ رهائي از شك به اشراق الأهي • ٨ \_ هدايت آنگونه كه در حديث نيوي آمده است ۸۰ مرحلهٔ دوم تو بهٔ غزالی ۸۰ دوی آوردن غزالی به تصوف۸۲ ـ تصوف آموختني نيست ٨٢ صوفيه ارباب احبوالاند نه اصحاب اقبوال ٨٣ \_ اعترافات غزالي ٨٣ ستينر دروني غزالي ٨٤ ترك بغداد و عزلت كزيني ٨٥ ـ

معرفت یقینی او ۸۵ مقایسهٔ غزالی و قدیس او گوستین ۸ – ۸۷ فکر شخصیت در مسیحیت و اسلام ۹ ۸ صفات مسیح در شخصیت پیامبر از نظر مسلمها نهان قرون وسطی ۹ ۸ غزالی وحقیقت نبوت ۹ و نظریهٔ باطنی غزالی ۹ و مشکات الانوار و مسألهٔ «مطاع» ۹ ۱ و مطاع خلیفهٔ الاهی ۹ ۹ مطاع و «لوگوس» ۹ و نقش مطاع در ادارهٔ جهان ۹ و آیا مطاع همان قطب تصوف است؛ ۹ و مطاع صورت منالی حقیقت محمدیه 9 و روح و امر و کلمهٔ الاهیه (=لوگوس) ۹ و مطاع و پیامبر ۹ و تصویر پیامبر در المنقذ غزالی 9 مقایسهٔ غزالی وجرالد. گولد ۹ و توبه در نظر این دو 9 - ۱ • ۱ مناجهات غزالی در پایهان المنقذ

سخنرانی سوم: جلال الدین رومی شاعرعواطف ۱۰۷ مقایسهٔ غیزالی و رومی ۱۰۷ تفاوت مثنوی و احیا ۱۰۸ از غزالی علم و نظریه را می آموذیم و از رومی ایمان و تجربهٔ شخصی دینی را ۱۰۸ اندیشه های دیوان شمس وحدت وجود نیست ۱۰۹ اعتقاد به وجود شامل وحدت وجود نیست ۱۰۹ افلاطونیان جدید و نظریهٔ فیوضات ۱۰۹ «واحد» فلوطین خدائی دینی نبود ۱۰۱ تصوف حلاج و غزالی و ابن فارض و رومی صبغهٔ دینی دارد ۱۱۰ تعریف هائیی از تصوف ۱۱۰ سخن از تصوف ۱۱۰ سخن از تعریف به عنوان «تو» و از انسان به عنوان «من» نشانهٔ آزادی انسان است الاهی به عنوان «تو» و از انسان به عنوان «من» نشانهٔ آزادی انسان است میداند ۱۱۴ مشألهٔ و گناه از نظر رومی ۱۱۴ درومی ما نند فلوطین شردا امری عدمی میداند ۱۱۴ علت آفرینش شر از جانب خداوند ۱۱۵ پاسخ رومی به ایسن مشکل ۱۱۵ شرای است نسبی ۱۱۴ پاسخ رومی به معتقدان جبر ۱۱۶ آزادی اما نتی بود که همهٔ کائنات از پذیرفتن آن سر باز زدند وانسان پذیرفت

جانب مذهبی نظریهٔ اسپینوزا درعقاید مولوی ۱۱۸ ولی وادلیا ۱۱۹ ـ داستان حج ابو بزید ۱۱۹ ـ شخصیت الاهی در ولی کامل انعکاس دارد ۱۲۰ ـ تلقیمولوی از شمس تبریزی به عنوان ولی کامل ۱۲۰ مقام حضرت رسول دور ازاغر اقهای بعضی مسلما نان ۱۲۱ ـ چهرهٔ تاریخے پیامبر ۱۲۱ ـ تبلـور چهرهٔ پیامبر در عقاید مسلمانان دورههای بعد ۱۲۲ ـ عقیده به ازلیت نور محمدی ۱۲۲ ـ عقیدهٔ شیعه در باب امامان ۱۲۲ ـ نور محمدی در نظر صوفیه ۱۲۳ ـ نخستین صادر در نظر به افلاطونیان جدید ۱۲۳ نظر به اسلامی کلمه (=لـوگوس) ۱۲۳\_ حقیقت محمدیه ۱۲۳ ریشهٔ بهودی این سخن که خدا انسان را در صورت خود آفرید ۱۲۳ ـ تفسیر حلاج ازین سخن ۱۲۴ ـ ابن عربی و جیلی نظریهٔ حملاج را مورد تفسیر های دور و دراز قرار دادند ۱۲۴ مقام آدم و حقیقت محمدسه ۱۲۴\_ انسان کامل از نظر جیلی ۱۲۴\_ تشایه گفتار پیامبر و سخن عیسیکههر که مرا دید پدر را دیده است ۱۲۵ خلیفةالله ۱۲۶ ـ جهان نیست مگر صورتی از حقیقت محمدیه ۱۲۶ ـ عالم صغیر و عالم کبیر ۱۲۶ ـ ازلیت نسور محمدی ۱۲۷ ـ اولیا و نور محمدی ۱۲۷ ـ محمد انسان کامل ۱۲۷ ـ اولیا در تصوف ۱۲۸ ایویزید و مقام پیامبر ۱۲۸ در تجربهٔ اتحاد با خداوند جائی بسرای واسطه وجود ندارد ۱۲۹ ـ ا بوسعید خراز و دیدار پیامبر در رؤیا ۱۳۰ ـ مقام پیامبر در نظر صوفیان ادوار متأخر ۱۳۰ تنها راه سه سوی خدا ایمان به ـ محمد (ص) است ۱۳۱\_ زبائی که صوفیه با آن از محبت خود نسبت به پیامبر سخن میگویند ۱۳۲ــ سری سقطی و اشراف بسر ضمیر مریــد ۱۳۲ــ مقام پیامبر در زندگی روحانی صوفیان ۱۳۴ شفاعت خاص پیامبر است ۱۳۵ ـ اولیای صوفیه مدعر مقام شفاعت اند ۱۳۵ ـ دوری از عصر بیامبر مایهٔ افزایش كناهان است ١٣٤ ــ عبدالرحيم برعي و مديح عاشقانهٔ پيامبر ١٣٧ ــ متأخرين صوفیه و مسألهٔ شفاعت و وساطت ۴۰ ا\_ در نظر قدیس یـولس، واسطه فـرزنـد خداست ۱۴۰ ـ دلایل عدم گسترش اندیشهٔ شخصیت در اسلام ۱۴۲ ـ انسان کامل

و فكر شخصيت يافته ١٣٣ كلمهٔ الاهيه در قرآن كلمهٔ «الله» است ١٤٣ نظر براون در باب مدهب در شرق و غرب ١٣٤ اخلاق تصوف «موعظهٔ كوه» است ١٤٤ ييوند مريد و مراد ١٤٤ اتصال ميان نفوس صادق امرى ازلي است ١٤٤ ابوسعيد ابوالخير و اتصال ارواح در ازل ١٤٧ صوفيه و مسألهٔ نفس ١٤٠ ابن سينا و مسألهٔ نفس ١٤٨ نفى تناسخ از رومى و ابن سينا و ابن فارض ١٤٩ ماله انسان در نظر رومى ١٤٩ مفهوم شخصيت در نظر مسلمانان، چيزى است جدا از آن در غرب ١٥٠ در اسلام جائى براى اوما نيسم وجود ندارد ١٥١ تصوف غرب و شرق ١٥١ ناده

۱۸۰ محظور ایلیس ۱۸۱ شبلی و حسرت او بس ایلیس ۱۸۲ ابوبکر واسطى و ستايش المليس ١٨٣ ــ سنائي نخستين شاعر الراني كه به دفاع ازايليس د داخت ۱۸۳ ـ تحلیل غزل سنائی ۱۸۸ ـ ۱۸۴ ـ ابوالقاسم کر گانی و نامیدن الليس به عنوان خواجهٔ خواجگان ۱۸۹ ستایش اللیس در کشف الاسر ارمیبدی • 19 هـ عين القضاة مزركترين مدافع وستايشكر الليس ١٩٢ ماليس وحل مسألهٔ جبر و اختیار از نظر عینالقضات ۱۹۳ ایا ایلیس و محمیه (ص) دو سوی عشق الأهي ١٩٣ ـ الليس با دو صدا روب و بود ١٩٥ ـ كناه الليس ١٩٥ ـ عصیان ایلیس امری اعتباری است ۹۵ ا عاشقی که به کیفیت هدیهٔ معشوق بیا ندیشد عاشق نیست ۱۹۶ ـ بینش دیالك تیكی عین القضات و املیس ۱۹۷ ـ ضرورت نور سیاه ابلیس در برابر نور محمدی ۱۹۹ مطلاح نور سیاه و سابقهٔ آن ۲۰۰ ايمان فرعون ٢٠١ - ابن عربي و ايمان فرعون ٢٠٢ - ٢٠١ - جـ الالالدين دوانی و دفاع از ایمان فرعون ۴۰۴ قاری هروی ورد بردوانی در ایمان فرعون ۰۶ ۲ ــ مولوي و مسألة ايمان فرعون ۲۰۷ ــ المنقذ غزالي ۲۰۹ ـ سنت او گوستين • ٢١ ــ تنيسون ٢١١ ــ توضيح درباب چندبيت از ديوان شمس٢١٢ ـ ابوالحسن حرالی ۲۱۴ ـ شفاعت ۲۱۵ ـ فضالی ۲۱۶ ـ برعی ۲۱۶ ـ حکیم ترمذی، ترمذی و مسألة ولايت، ٢١٨ ، ابسن عربي و ختم ولايست ٢١٩ــ كتاب ختم الاولياء تر مذي ٢٢١ ـ زندگينامهٔ حكيم تر مذي٢٢٢ ـ انسان كامل وكلمهٔ الاهيه ٢٢٣ ـ حقیقت محمدیه ۲۲۴ نامهای دیگر کلمه ۲۲۴ ریشههای نظریهٔ انسان کامل در عقامه این عربی ۲۲۵ نظریهٔ شدر در باب سواسق اعتقاد بسه انسان کامل ۲۲۵ ریشه های ایرانی انسان کامل ۲۲۵ نظریهٔ گوتس در باب انسان کامل ۲۲۶ انسان کامل در نوشتههای هرمسی ۲۲۶ تکرار چهرهٔ انسان کامل در تاریخ، ۲۲۷ مستزادی منسوب به مولانا ۲۲۹ عقیدهٔ گلدتسیهی در بادریشه هاى مسيحي انسان كامل ٢٣٠ \_ المقنع و مسألة نبي صادق ٢٣٠\_ اسماعيليه و مسألة ناطق ۲۳۰\_ تورآندریه و نظریـهٔ غنوصی نبوت ۲۳۱\_ انسان کامل در

ما نویت ۲۳۱ - مطور نظریهٔ انسان کامل در اسلام ۲۳۲ - تأثیر این نظریده در شعی فارسی قرن ششم به بعد ۲۳۳ - نظریهٔ نیبرگ درباب انسان کامل و ریشههای آن ۲۳۴ - جیلی و انسان کامل ۲۳۵ - کلیت معشوق در شعر فارسی و رابطهٔ آن با فکر انسان کامل ۲۳۶ - نظریهٔ ماسینیون در باب خطبة البیان و ریشه های غنوصی و نوافلاطونی نظریهٔ انسان کامل ۲۳۷ - ابن سینا و مسألهٔ نفس، ۲۳۸ - استدلال او بر بقاء نفس ۲۳۹ - ابن سینا و تناسخ ۲۳۱ - موعظهٔ کوه ۲۴۲ - نیکائی ۲۳۲ - موعظهٔ کوه نیکائی ۲۳۲ - سود نیکائی ۲۳۳ -

فهرست اعلام رجال و اماكن و كتب: ۲۴۴

## باد داشت مترجم

کتا بی که باعنوان تصوف اسلامی و ۱ بطهٔ انسان وخدا اکنون دردسترس خوانندگان زبان فارسی قرارمی گیرد، عنوان اصلی آن بزبان انگلیسی فکر شخصیت در تصوف\* است و چون کلمهٔ «شخصیت» معنایی را که مورد نظر مؤلف است در زبان فارسی القا نمی کرد، ناگزیسر عنوان ترجمهٔ فارسی دا عوض کردم تاموضوع کتاب ومقصود مؤلف از عنوان ترجمه قابل درك باشد.

این کتاب یکی از معروف ترین تحقیقات استاد نیکلسون درزمینهٔ تصوف اسلامی است و جای آن در زبان فارسی خالی بود. نگارنده در آغاز قصد تسرجمهٔ تمامی کتاب را نداشت و فقط آن قسمتهائی را که درباب مولوی، درین کتاب آمده بود، برای خود (به عنوان موادی در تهیهٔ کتابی درباب مولانا) ترجمه کسرد و بعد متوجه شد که ترجمهٔ تمامی کتاب هم می تواند جویند گان فرهنگ اسلامی و تصوف ایرانی را سودمند باشد. و در فراغت ایام اقامت در در پرینستون، تمامی کتاب را ترجمه کرد.

<sup>\*)</sup> The Idea of Personality in Sufism, three Lectures Delivered in the University of London By Reynold A. Nichoson Cambridge At the University Press 1923 وابوالعلاء عفيفي هم باعنوان فكرة الشخصية في النصوف آن را به عربي ترجمه كرده است و نكارنده دريا فتن ترجمه بعضي اصطلاحات عرفا ني از آن ترجمه بهره گرفته است.

وقتی متن کتاب چاپمی شد، یاداشت هائی در زمینهٔ بعضی مطالب کتاب نوشتم که درپایان کتاب تحت عنوان یادداشت های مترجم آمده، واین یادداشت ها خود بخش عمده ای از حجم این کتاب را تشکیل می دهد، کسانی که آنها را لازم ندانند، نخو اهند خواند، اما بعضی از آن یادداشت ها خود مقالات مستقلی است درزمینه هایی که درزبان فارسی کمتر بدانها توجه شده است از قبیل مسألهٔ دفاع از ابلیس یا مسألهٔ انسان کامل یا اطلاعاتی در باب ابن عربی و جیلی و ابن فارض و امثال آنها.

رینو لدا. نیکلسون (۱۹۴۵–۱۸۶۸) استاد دانشگاه کمبریج، یکی از سه چهارمستشرق بزرگی است کــه درطول تاریخ خاورشناسی جهان دربــاب تصوف اسلامي به تحقيقات وجستجوهاى طرازاول برداخته اند وبيهيج ترديدي بزرگترین مولویشناس مغربزمین است که تحقیقات او درزبان انگلیسی هنوز بے ما ننداست وقر این خارجی نشان مے دہد که دیگر همتا ہے بر ای اودر حوزههای خاورشناسی ظهور نخو اهـد کرد. بزرگترین کـادهای او درباب مولاناست، نخست تصحیح متن انتقادی مثنوی که هنوز بهترین متن مثنوی است و دیگسر ترجمهٔ مثنوی بز بان انگلیسی بادقت و وسواس وامانتی کـه حیرت آوراست واین ترجمه یکی اذبهترین راهنماها درفهم مثنوی مولاناست و از همه مهمتر، تفسیر مثنوی است که تمامی مثنوی مولانا را بزبان انگلیسی شرح کرده و بی هیچ گمان بهترین شرحی است که تاکنون در هر ذبانی برمثنوی نوشته شده است زیرا بهمصداق کلالمصیدفی جوف المفری، اوهمهٔ شروح فارسی و عربی وترکی مثنوی را سالیاندرازمورد مطالعه قرار داده وبافرهنگءظیم وگستردهای كه درقلمرو مطالعات اسلامي و متون عرفاني داشته وبا استفاده اذهمهٔ تحقیقات

موجود درشرق وغرب این شرح را نگاشته است. تنها شرحی که با این شرح می تو اند مورد مقایسه قسرار گیرد شرح مثنوی شویف اذشادروان استاد بدیع. الزمان فروزانفراست کــه متأسفانه ناقص است و کمتر از یــك ششم مثنوی مولانارا شامل می شود. دیگر از کارهای نیکلسون، ترجمهٔ منتخبی ۱ ذغرلیات شمس تبریز است تسرجمهای دلکش و زنده و جنداب بزبان انگلیسی کسه مهمترین دریجهٔ آشنائی جهانیان با غزلهای مولاناست که اگرچه بلحاظ مسألهٔ انتساب، بعضی از آن غزلها از آن مولانا نیست (نیکلسون جابهای هند را در آن روزگار در اختیار داشته.) اما ترجمهٔ موفقی بودهاست و با اینکه در اواخر قرن نوزده این کار را انجام داده، هنوز هم بهترین ترجمهٔ غزلیات شمس در زبانهای فرنگی است. ترجمهٔ غزلیات شمس از کارهای دوران جو انی و آغاز کار وی بوده است. دیگر از کارهای او در زمینهٔ ادبیات عرفانی اسلامی تصحيح كتاب الملمع أبونصر سراج طوسي است ونيز تصحيح تذكرة الأولياء عطار و تسرجمهٔ کشف المحجوب هجویری بزبان انگلیسی و ترجمهٔ ترجمان الأشواق محيى الدين بن عربي بزبان انگليسي. نيكلسون درزمينهُمباحث تصوف علاوه برکتابی کـه اکنون دربر ابـر شماست دوکتاب معروف دیگر نیز دارد بنامهای مطالعات در قصوف اسلامی و عرفای اسلام . از کارهای مهم او در زمینهٔ مطالعات شرقسی تادیخ ادبیات عرب ٔ است که از معروفترین کتابها

<sup>1)</sup> Selected Poems From the Divani Shamsi Tabrlz 1898

<sup>2)</sup> Studies in Islamic Mysticism 1921

<sup>3)</sup> The Mystics of Islam 1914

<sup>4)</sup> A Literary History of the Arabs 1907

درین زمینه بشمار میرود. کتا بی باعنوان مطالعات درشعر اسلامی<sup>۵</sup> نیز دارد. وی همچنین منتخبی از چند قطعهٔ کــوتاه مثنوی و دوسه غــزل مــولانا را بــا مقدمهای در باب مـولوی چاپ کـرده با عنوان دومی، شاعرو عادف<sup>9</sup> کــه کتابی است بــرای خوانندگان غربی و برای آشنائی مختصر آنان بامولانا و همين قطعات ومتن انگليسي ترجمهٔ نيكلسون وحواشي آنها را دانشمند محترم آقسای اوانس اوانسیان بساعنوان مقدمهٔ درمی و تفسیر مثنوی معنوی بفارسی ترجمه وتنظيم كردهاند كه غالبأ سبب مىشود خوانندگان فارسى زبان تصور كنند تفسير نيكلسون برمثنوي عيارت ازهمان چنديادداشت مختصر وهمانقطعات کو تاه است حال آنکه تفسیر مثنوی او، چنانکه پیش از این یادکردیم، کاری است عظیم ودر دومجلد بزرگ. نیکلسون، علاوه براین کتا بها،کتا بهای دیگر نیز دارد کهچون دراین فرصت مجال یاد آوری تمام آنها نیست از ذکر آن صرف نظر می شود. نیکلسون مقالات بیشماری نیز در زمینهٔ فرهنگ وعرفاناسلامی داردکه همه در نوعخود ازامتيازبسياربرخورداراست واخيراًچهارمقاله، ازينمقالات، باعنوان يبدايش وسيرتصوف توسط دوست فاضلما آقاى باقرمعين ترجمه ونشرشدهاست.

این نکته را هم خوانندگان باید توجه داشتهباشند که علاقهٔ نیکلسون به تصوف اسلامی و تبحر او در این باب به هیچ وجه بمعنی آن نیست که او، احتمالاً، حرفهای خلاف واقع درباب اسلام و یا تصوف اسلامی نگفته باشد، ومن این نکته را درحد همین قدر یادآوری، اینجا، کافی میدانم تا فرصت مناسبی پیدا کنم وعقایدم را درباب خاورشناسان و مقوله بندی آنها و نقشی که بسیاری از آنها در تسلط غرب برشرق داشته اند، به تفصیل بنویسم اما یك

<sup>5)</sup> Studies in Islamic Poetry 1921

<sup>6)</sup> Rumi: Poet and Mystic 1950 نوزده

نکته را یاد آوری می کنم که اگرمستشرقی گفت: «ماست، سفیداست»، همیشه جای این احتمال را در ذهن خود نگاه دارید که یا ماست اصلا سفیدنیست، یا اثبات سفیدی ماست مقدمه ای است برای نفی سیاهی از زغال.

بی گمان در اینجا عدهای خواهندگفت که پس فایدهٔ ترجمهٔ کارهای آنان چیست؟ این پرسش، پاسخهای بسیاردارد و مهمتراز همه اینکه ما ازآنان می توانیم شیوهٔ تحقیق و راه ورسم مطالعات علمی درباب میراث فرهنگی خود را بیاموزیم ردیگر اینکه همهٔ آنها، ودرتمام موارد، مغرض نیستند ودیگر اینکه بدانیم آنها چه گونه تصوری از مادارند، ودیگر آنکه بدانیم…

حال که به اینجا رسیدیم این را هم بگویم که عده ای خواهندگفت: اصلاً این حرفهای انتزاعی و خرافاتی، در این روزگار، فایده اش چیست؟ و اینکه بقول مولانا:

## رستم چه کند، در صف، دستهی گل و دیحان (۱ ؟

درجواب بسیاری از این آدمهای خوب و با حسن نیت، می توان گفت که بدون شناخت گذشته، امروز را نمی توان ساخت. جان فرهنگ ایرانی، همان ادبیات عصر اسلامی ایران است، وجوهر این ادبیات همانا ادبیات عسرفانی است و بی شناخت تصوف و عسرفان نمی توان اعساق این فرهنگ را بدرستی باز شناخت. اگر عقیدهٔ شخصی مرا درباب تصوف می خواهید به زبان شعر در نشر صوفیه که بزودی نشرخواهدشد، مراجعه فرمائید. والحمدلله اولا و آخراً

تهران، آبان ۱۳۵۷ محمدرضا شفیعی کدکنی

### مقدمه

بجرز چند تصحیح لفظی وافزودن پاورقیها، این سخنرانیها به همان صورتی که تابستان گذشته در مدرسهٔ مطالعات شرقی ایراد شد، منتشرمی شود. از آنجا که وجود این کتاب مرهون دوست دیرینم د. ب. مكدونالدا است امیدوارم برمن ببخشاید اگر کتاب را به او تقدیم کردهام. هرچند او خود، بی گمان، همین موضوعات را باطرق دیگر مورد بررسی قرار داده و درجوانبی که من بهشتاب گذشتهام داد تحقیق داده است. جائی که در تفسیر مطالب پرسشهای دشوار وجود داشته، من توانستهام فقط بهیك نتیجه گیری عام برسم و نظری کلی، براساس اسنادی که موجود است، اظهار کنم.

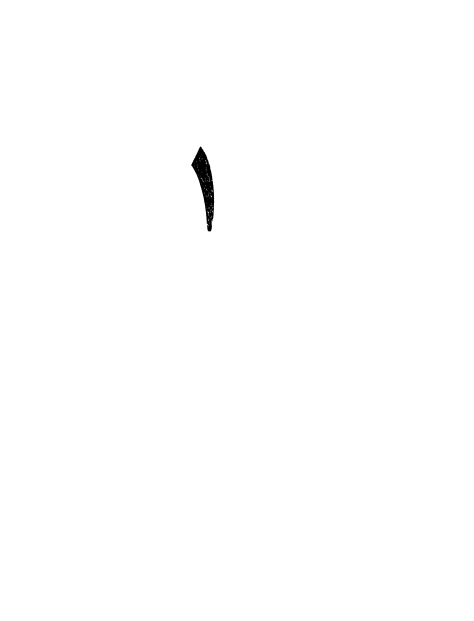
<sup>1)</sup> D. B. Macdonald

غرض اصلی من این بودکه نشان دهم تصوف ضرورة ٔ اعتقاد به وحدت وجود نیست بلکه دربر دارندهٔ نشانه هایی ازیك مذهب اصیل فردی است، که وحی و الهام خدائی شخصی است. حتی اگر بخواهیم از نسبت دادن همهٔ معانی یی که کلمهٔ شخصیت در ذهن ما غربیان ایجاد می کند به مسلمانان پرهیز کنیم.

رینو لد ۱. نیکلسون کمبریج دسامبر ۱۹۲۲

<sup>1)</sup> Pantheism

<sup>2)</sup> Personality



## سخنراني اول

عنو ان فکو شخصیت در تصوف را برای این رشته از سخنرانیهای خـود بر گزیدم، ولی این عنوان چیـزی است که قبل از بر داختن به آن باید بعضی کلمات تفسیر شود، تابرای شما، حدودبحثی که برسر آنم بخوبی روشنشود. شما همگی معنی کلمهٔ تصوف را میدانید و منهم آن را جز درهمان معنی عادی به کار نمی برم، یعنی در معنای تصوف اسلامی یابه معنی آن نوع خاص ازحیات دینی که توصیف آن را دراقوال صوفیان مسلمان و نوشتههای ایشان میبینیم وچهبسا که درین زمینه، توضیح اینکه آن حیات روحانی یا «تجر بهٔ صوفیانه» تاجه حدی فکر شخصیت را دربر دارد سو دمند باشد، خواه این شخصیت، شخصیت صوفی عبادت كننده باشد ياشخصيت كسي كه صوفي اورا عبادتمي كند، یعنی خداوند. بهمین دلیل وقتی می گوئیم «شخصیت خداوند» باید حدود معنی کلمه را روشن کنیم واین معنی را ــ اگرچه باعبارتی عام و مجمل ــ شرح دهیم؛ پیشاز آنـکه به اصل بحث خـود وارد شویم. مسألهٔ شخصیت الاهی مسألهای است که مسیحیان عنایتی بسیار بدان

داشتهاند ولی بههیسچ روی در ذهن علمای کلام اسلامی خطور نکرده است وبه همین دلیل هم آنان برای حل این موضوع بههیچ کوششی نیرداختهاند. نخستین چیزی کـه به ذهن میرسد همان است که ماآن را دیواین پرسونالیتی Divine Personality مینامیم و در زبانهای ملل اسلامی تعبیری کــه برابر آن قرارگیرد وجود ندارد. اگر به فرهنگ ها رجوع کنیم می بینیم کـه کلمهٔ Personality را به كلمهٔ «شخصيت» ترجمه مي كنند و لي كلمهٔ «شخص» برخداوند قابل اطلاق نيست اگرچند درحديث آمده كــه لاشخص اغير من الله . (هيج شخصى غير تمندتر از خداوند نیست) کلمهٔ «هویتت» (مصدر جعلی از هو که ضمیر مفرد غایب است) البته وجود دارد ولیی این کلمه بیشاز آنکه به Personality اشارت کند «فردیتت» یعنی I pseit y یا Individuality را میرساند. عدالوه بر اینکه بسیاری ازصوفيه كلمة هويتت را بمعنى عالم غيب مطلق بهكار برده اند يابر ابرعالم معقولي كه شامل جميع معقولات است بدانگونه کمه دانه درخت را درخود دارد. کلمهٔ سومیهم هست کـه آن عبارت است از «ذات» کـه علمای کلام آن را برایدلالت برخداوند، مجردازصفاتی که بدانها متصف

است، به کار می برند چراکه در نظر آنان تفاوتی هست ميان ذات الأهي، منحيث هي، و ميان صفاتي كه خداوند بدانها متصف است. بهمین دلیل کلمهٔ «ذات» بر ای القاء مفهوم Personality صلاحیت ندارد. علاوه برهمهٔ اینها کلمـهٔ ذات، کلمهای است کـه گاه بر ای هر چیـزی بهکار مىرود، خـواه شخص باشد وخـواه نباشد. خلاصهٔ گفتار اینکه خداو ند، درعقاید اسلامی، بعنو ان فرد و بی نظیر توصیف شده است و به هیچ و جهی متصف به و صفی نشده است که مسلمانان ازآن همان مفهوم را دریابندکه ما از کلمهٔ Person درمی یابیم. دلیل این موضوع در پیشینهٔ این کلمه است. وهیچ نیازی نیست کسه من بهشما یاد آور شوم کسه استعمال فلسفی کلمهٔ Person در زبانهای جدید ارویائی باز گشتش به کلمهٔ یونانی νπὸστασις است که مر ادف است باكلمهٔ لاتيني Persona در ساخت عقيدهٔ تثليث مسيحي\. ولي لازمهٔ اين سخن اين نخواهد بودكه مسلمانان بهنوعي خاص، معتقد به خدائي مشخص نباشند، صرفــاً بخــاطراینکه در زبانهــاشان کلمهای مرادفکلمهٔ Person که با عقیدهٔ مسیحیت، که ایشان منکر آن اند، در

<sup>1)</sup> C. C. J. Webb, God and Personality, P. 46.

ارتباطاست ـ وجود ندارد. من، برعكس، عقيده دارمكـ مسلمانان پیو سته از خداوند تصوری مشخص داشتهاند به همان معنائي كـ عادة ازين كلمه فهميده مي شود. ا كرجه تصور آنان ازطبیعتذاتالاهی، گاه بهنظر میرسد، باچیزی كسه يك نفر غربي از كلمه Personality مي فهمد تو افق نداشته باشد. اما باید دید وقتی که ما از شخصیت خداوند سخن میگوئیم منظورمــان چیست؟ من اینجافقط بــذکر نظریکی ازصاحبنظر ان معاصر، که استاد وس است، بسنده می کنم و ازشما میخواهم کـه بانظر او موافقت کنید تــا هدفی را کـه درین بحث دارم دنبال کنم. وب می گوید: «ما خداوند را به عنوان شخصیت توصیف نمی کنیم مگر آنگاه که امکان وجود پیوندهائی شخصی میان او ـ بعنوان معبود \_ و میان انسان \_ بعنوان عابد \_ تصور کنیم واینکه این پیو ندهای شخصی، اگر درجهت تنزیه معبود مبالغه شود یادرجهت تشبیه او مبالغه گردد، وجودشان ممتنع خواهد بود»'.

این تعریفی است که به آسانی می توانیم آن را

<sup>\*</sup> C. C. J. Webb

<sup>1)</sup> Ibid. P. 11.

بعنوان نقطهٔ آغاز، در بحثی که به آن می پردازیم، بیذیریم. ا گرچه من گمان ندارم که علمای کلام اسلامی به آن قانع باشند . زیرا یکی از اصول عقاید اسلامی صراحت تام دارد براينكه خــداوند با همهٔ مخلوقات تفاوت كلى دارد. وما **میدانیمکه پیوندهای شخ**صی میان بنده و پروردگار، بي آنکه به گونهاي ازتشبيه درمورد خداوند اعتراف کنيم، وبي آنكه نوعي ازتجانسخـُلقي\* ميان عابد ومعبود ايجاد شود، محال است که مورد بحث قرار گیرد. بااینهمه معتقد نيستمكه چيزى وجود داشته باشدكه مسلمين را ازپذيرفتن اساسی کـه استاد و ب ـ برای شناخت اینکه پیوند میـان بنده وپروردگارش پیوندی شخصی یاغیرشخصی است ــ پیشنهاد کرده است، منع کند؛ چـرا کـه مسلمین، خود، دو كلمهٔ تشبيه و تنسزيه را درعلم كلام به كار مي برند. ولي به نظر می رسد که عدهٔ زیادی با او درین عقیده هم رأی نباشندكه اكر درتشبيه ياتنزيه مبالغه شود شخصيت الاهي معنای خود را ازدست می دهد، بحدی کـه تصور هرنوع پیو ندی میان اووبنده دشو ار شودوچنین حالت ویژهای که صاحب آن، در آن حـال، پیوندی شخصی میــان خود و

<sup>\*</sup> moral affinity

خداوند احساس مي كند، دراسلام محدود بهصوفيه نيست. چنانکه در هیچ دین دیگری هم محدود به صوفیه نیست. ولى اين حال تابهيك حالت صوفيانه نرسد، بهنهايت خود نرسیده است.واین وضع،در اسلام بیشتر است تادر مسیحیت. من امیدوارم اکنون حدود موضوعی را کـه درباب آن مىخواهم بهبحث بپردازم روشن كرده باشم ودراينجا از حدود شرح مجمل این موضوع فراتر نخواهم رفت، هرچند این شرح شرحی ناقص باشد. قصد من این است که گزارشی تاریخی عرضه کنم از راههایی که شوقمندان مسلمان درآن کوشیدهاند ازشوق خودنسبت به خداوند و ازاتصال شخصى بااو، سخن بكويند. كذشته ازينكه تصوف، مانند هرجنبش دینی دیگری در اسلام، ریشه درقر آن وسنت دارد، وجــز ازطريق مطالعهٔ منــابـع نخستينش نميتــوان درباب آن سخن گفت، زمینهٔ ویژهای هم که درین بحث به آن توجه داریم ــ و آن زمینهٔ شخصیت الاهی است ــ بــه پیامبر باز گشت دارد که دراسلام، اندیشه درباب شخصیت الأهي، از او آغاز مي شود وكسي استكه درقرون وسطى خسود موضع نوعي ازمحبت قرارداشته استكه مسيحيان نسبت به شخصیت مسیح داشته اند. پس سز او ار است کـه

اندکی از پیوندی که میان محمد (ص) و پرورد گارش بو ده است سخن بهمیان آوریم ومن درسخنرانی دیگری ازفکر مسلمانان درباب شخصیت محمد (ص) \_ بساز انتشار اسلام درخار جقلمرو جزیرةالعرب و رسیدنش بهحد دیگر ادیان بزر گئجهانی۔ سخن خواهم گفت. ویاد آورخواهم شد که این فکر چگو نه تغییر اساسی و جو هری کر ده، و با آنچه در روز گار صحابه وجود داشته است تفاوت کرده است. من صدق اورا، درحقیقت نبو ت ودعوی خویش، پیشاپیش، می پذیرم و این مسألهای است که بسیاری از مردم درآن شك كرده اند ويا منكرآن شده اند وحجت من درین باب این است که اولا این از مسائلی است که مسلمین برآن اجماع دارند وثانياً من عقيده دارم كه هركس مخالف این عقیده باشد از تفسیر نشأت اسلام، در اعصار نخستین، عاجز خو اهد بود. آری به آسانی می تو آن موقف متناقضی را که رسول در دعوی خویش در آن قرار گرفته آشکار کردکه اگر آنچه بر او وحی آمده است امری است مقرر وتغییر نایذیر، و او جــز واسطهای برای انتقال این وحی بهسوی مردم نبوده است، چرا گردش زمان پیوسته سبب می شدکـه این وحی و مکاشفه باسخگوی نیازهای

او باشد ووابسته بهاو. اگر او شیّادی بود هر آینه ماحق داشتیم که از کو تاهی میدان دید او تعجب کنیم واگر صادق بودبايد بهمحدوديت وفرودستي اودرقلمرو نبوت اعتراف كنيم. اكـر او دربرابر خـداوند باهمـان رابطهٔ آزاد و صمیمانهای که پیامبران بنی اسرائیل می ایستادند، ایستاده بود، آیا بهذهنش خطورمی کردکه قرآن کلام خداوندباشد واینکه او را وظیفهای جز این نیستکه به آنچه جبرئیل براو املا مي كند، كوش فرا دهد؟ آن متفكر هيجان آفريني، که تعریف اورا درباب شخصیت آوردیم، می گوید: «تمایل اسلام برین است که روابط شخصی یی را کـه میان انسان وخدا ممكن است وجود داشته باشد، به كمترين حدكاهش دهد، یعنی تاحـد روابط بندهای با خداوند گارخویش که قدرتش بی نهایت است.» اما این بیان، بیش از آنکه بر اسلام بمعنى عام آن صدق كند، برقر آن صادق استوا گرچه بياني است که تاحدی درست می نماید اما به هیچوجه تفسیری از راز حرارت محمد در دعوت خویش بدست نمی دهد و خوانندهای که سورههای کوتاه قرآن را که برغم تقدم نزولشان، در پایان قرآن قرار گرفتهاند ــ میخــواند نمی

<sup>1)</sup> Webb, God and Personality, P.87

تو اند این احساس را نداشته باشد که رسول، چنانکه می ــ گوید، نوعی پیوند بایروردگار خود احساس می کرده است، یعنی پس از محنت های باطنی ـ نه اینکه روحی خبیث در اوحلولکردهباشدبلکهآنروح،روحیاست الاهیکه به عنایت خویش اورا بر گزیده، همانگو نه که انبیای پیش از او را برگزید تاقوم خودرا ازعذات روزی بزرگ بیمدهند: «هنگامی که زمین درهم شکند خرد، و پرورد گارتو بیاید بافرشتگان صفا صف، آنسروز دوزخ را بیاورند» (قرآن، سورهٔ فجر، آیـهٔ ۲۳–۲۲') از اینجابیداستکـه چگونه اندیشهٔ قیامت ژرفای روح پیامبــر را بـه جنبش در آورده است و هـرمانعي را از راه او برداشته واو را روياروي خداوند خویش قرار داده که: «مرا بخوانید تا اجابت کنم.» (قرآن، سورهٔ ۴۰ آیهٔ ۲۶) پس، مسلمانان «درنماز می تو انند مستقیماً به خداو ندروی آورند ، ۲ ما از قر آنمی تو انیم دریا بیم كەمحمد(ص) بەعنوان يك پيامبر، بى اعتنا بەخالى بودن يا

۱) من باسنوك هر گرونيه ( Snouck Hurgronje ) وآندريه ( المنوك هر گرونيه ( Snouck Hurgronje ) مو افقم كهمعتقدند Die Person Muhammeds, 8-10 مو افقم كهمعتقدند آنچه محمد را به نبوت رسانيد يقين اوبود به نزديك شدن رستاخيز ( 2) D. B. Macdonald, The religious attitude and life in Islam, P. 38

نبودن کلامش از تناقض، با دو صدا سخن می گوید، یکی بلندترونظام یافته تر از آنصدای دیگر، اگرچه «هر کدام صدایی است تو انا» یكصدا می گوید: خداوند، برعرش نشسته، در کمین بندهٔ خویش است هر که را خواهد عذاب می دهد وهر که را بخواهد می بخشاید، کافران را نابود می کند و از مؤمنان درمی گذرد. آن صدای دیگس می گوید: خداوند «حق» است و آنچه جز اوست باطل و می گوید: که خداوند روشنائی آسمانهاوز مین است و از رگ گردن به انسان نزدیکتر و به هرسوی روی آوریم به سوی گردن به انسان نزدیکتر و به هرسوی روی آوریم به سوی اوست آیا اینها همین سخنانی نیست که صوفیان هیچ گاه از گفتن آن احساس خستگی نمی کندن در نظر آنان، در حقیقت، خداوند محبوب بالذات است، حال آنکه محست

<sup>1)</sup> وردز ورث، درغزل انديشه يك بريتانيائي درانقياد سويس

Wordsworth, Sonnet entitled Thought of a = Briton on the subjugation of Switzerland.

۲) فرآن، سورهٔ ۸۹ آیهٔ ۱۳

٣) قرآن، سورهٔ ٢٢ آية ١٩و و و ...

۴) قرآن، سورهٔ ۲۸ آیهٔ ۸۸ وسورهٔ ۵۵ آیهٔ ۲۷\_۲۶

۵) قرآن، سورهٔ ۲۴ آیهٔ ۳۵

۶) فرآن، سورهٔ ۵۰ آیهٔ ۱۵

٧) فرآن، سورهٔ ۲ آيهٔ ١٠٩

رسولنسبت بهخداو ندهمراه بانوعي ازبيم وخوف بود. اگر چەنو عاولمحبتهم، بەھىچوجە، براى او غريب وبيگانه جلوه نمی کرد. دریکی از سورههای مکی قرآن خداوند به صورت «ودود» وصف شده است و در آیات بسیاری ازقرآن خـود را بهصورت دوستدار یرهیز گاران وصف کرده است. محبت انسان نسبت به خداوند سهبار درقر آن یادشده است ومن یکی ازین آیات را باید نقل کنم زیــرا این آیه اولاً اشارتی دارد بهمکانتی که محمد (ص) خودرا نسبت بهپرورد گارش در آن قرارمی دهــد و ثانیــاً در کلام اسلامی، به هنگام بحث از رسول، اهمیت خاصی دارد و آن آبه این است: «بگو اگر خدای را دوست می دارید از من پیروی کنید تاخداوند شمارا دوست بـدارد و گناهانتان را بیامرزدکـه خداوندآمرزگار ومهربان است. بگو خدای و پیامبر را فرمان برید.» در اینجا بنظر میر سد که محمد (ص) کلمات عیسی را تکرارمی کند که: «هر کـه مرا می پذیرد، کسی را می پذیر د که مرا فرستاده است. ۳ همچنان که

<sup>1)</sup> قرآن، سورهٔ ۸۵ آبهٔ ۱۴

۲) قرآن، سورهٔ ۳ آیهٔ ۲۹

٣) انجيل متى ، باب دهم، آيه ٢٥

می گوید: «پدر، شمارا دوست می دارد، چراکه شما مرا دوست می دارید» هرچه باشد، گوباش. زیرا درقر آن چیزهای بسیاری وجود دارد که می تواند اساس حقیقی تصوف اسلامی قرارگیرد. به عبارت دیگر پیوند رسول باخداوند دارای صبغهای از تصوف بوده است، برغم اینکه پیوندی به عنوان قرب محض، یا الفت خالص، نبوده است. منظورم از صبغهٔ صوفیانه این است که وی در حالت حضور نسبت به حق بود و این امررا آگاهانه و مستقیم احساس می کرد. و این همان «دین است در یکی از ژرفترین حالات و وضعی نبود نمی توانست در تأسیس اسلام موفق شود.

هنگامی که بعداز وفات پیامبر پیروانش در ایران وسوریه و مصر گسترش یافتند اینان بامذاهب والاهیات و فلسفه های قدیم برخورد کردند که در نتیجهٔ آن ایمان و عقاید سادهٔ ایشان به تدریج تحول یافت. ما می توانیم تأثیر هریك ازین اندیشه های قدیمی را در هربخش از تفکرات

<sup>1)</sup> افجيل يوحنا، باب شانزدهم، آية٢٧

<sup>2)</sup> Rufus Jones, Studies in mystical religion, Introd. P.XV.

اسلامی جستجو کنیم، چیزیکهدرکلام وفقه کمتر از زهد وتصوف نیست. بیهیچگمان اساس تمامی اینها قرآن بود مجموعهٔ ریگ روان واری از تصورات ومفاهیمباز گوشده در زبانی که غالباً مبهم ونامعلوم است. بهرحال، قرآن، مى تواند ازطريق حديث، يعنى سنت رسول، تكميل شود. اینهابرای نظام سازی مفیدبودند چرا که احادیث به آسانی درمعرض جعل شدن قرار داشتند. هردانشجویی، درین رشته مى داند كه چه مايه احاديث برزبان پيغمبربسته شده است، بدست کسانی که خواسته اندهدفها و خواستهای خود را اززبان رسول مورد تأیید قراردهند. اینگونه جعل و انتحالها درنخستین فرقه سازان اسلام، دیــدهمی شود. صوفیه فرقهای بشمار نمیروند ولییآنان نیسز احادیث بسيارى جعل كردند تادعوى خودرا ثابت كنندكه تصوف چیزی نیست جزعلم باطنی که از پیامبر به ارث بدیشان رسیده است. کهن ترین نوع از انواع تصوف اسلامی تصوف زهــد و ورع بود و نهتصوف فلسفه ونظر. كلمهٔ «صوفی» در آغاز، در آثار ادبی،اسم طایفه ای معین از زهاد بود۱. درقرن دومهجری جنبشی وسیع وخود بخودی در

١) جاحظ، البيان و التبيين، ج١ / ١٣٨

زمینهٔ کناره گیری از دنیا ظهور کسرد. با استوارشدن یقین ازعذاب آخرت هزاران تن ازمردان وزنان مسلمان ازمردم کناره گیری کر دند و به زندگی دینی آرامی بناه بر دند، گاه به تنهائی و زمانی با جمعی ازیاران. اینان در آگاهی نسبت به معصیت مبالغه می کر دند وبا اندك خـــلافی که در امور شرعی رویمی داد به دشو ارترین کفتاره ها می بسر داختند. اینان براساس آنچه در قر آن از آیات دعوت کننده به ذکر خداوندوتو کل آمده، کار ذکر ونظریهٔ توکل را گسترش دادند. بدونهیچ تردیدی، اینانچیزهایی از زهد مسیحیت نیز آموختند. ذکر، در آغاز کار، نــوعی ازمراقبت و تأمل بود، همراه بابازگرداندن كلمات وعباراتي ازنوع «الله، الله» يا «سبحان الله، سبحان الله» و امثال آن. اما تو كل بر خداوند به حدی بود که بعضی از آنان هرنوع عملی را که در آن اراده وجود دارد، رها کردند وحتی از سعی برای روزی هم امتناع ورزیدند ونیز ازخوردن دارو به هنگامبیماری. براستی که اینان وقتی خودرا، درمقام تو کل، بمردهای در میان دستهای غسال، که برای تدفین شسته می شود، تشبیه می-کردند، هیچ مبالغهای در کارشان نبود. آری، این نوع از عبادت، گاه به گونهٔ مظهری از ریا نیز درمی آمد و یا به

نوعی ازعبادت زبانی، بی حضور قلب. ولی بسیاری از زاهدان مسلمان، زهد را مجموعهای ازقواعدوعبادات تلقی نكر دند، بلكه آنرا حقيقتي ازحقايق شناختندو احساس إيشان نسبت بهزهداحساس خوفاز خداوندبو د،همان احساسي كه ایشان را به خوف فراخو انده بود. وقتی در حضور حسن بصری سخن ازین رفت که مر دی را پس از هز ارسال از آتش دوز خ بیرونمی آورند، گفت: «ای کاش کهمن آنمردبو دمی.» و اگرچهاساسی که این دیانت عاطفی بر آن استو ار شده بود خوف بو د، اما محبت نیز ازمبانی آن بشمار می رفت زیر ا به محض اینکه افکار هلنیستی در زهداسلامی گسترش یافت، زهد از حد یك زهد ساده به زهدی صوفیانه تكامل بافت و دیگر وسیلهای برای رهائی ازعــذاب آخرت نبود، بلکه اسلوبی از اسالیب شستشوی جان و تصفیهٔ روح بسود تا روح استعداد بیشتری برای شناخت خداوند، و محبت او واتصال به اوپیداکند. چنانکه دیدیم قرآن به محبتانسان نسبت به حق ومحبت حق نسبت به انسان اشاره مي كـرد اگر چه لحن این آیات، چنان نیست کــه بتوانیم بگوئیم تصورصوفیه ازحب الاهی برخاسته از قــرآن است. زمینهٔ

حبالاهی درتصوف اسلامی درقرن دوم هجری ظهور کرد و از رابعهٔ عدویه، یکی از زنان زاهـد وعارف، نقل شده است که گفت: «خداوندا اگر ترا از بیم دوزخ پرستیم در دوزخم بسوز و اگر به امید بهشت مسی پرستیم برمنحرام گردان واگربرای تو ترامی پرستیم جمال با قی دریخ مدار» ۱ حال آنکه معروف کرخی، نخستین تعریف کنندهٔ تصوف، می گوید: «محبت نه از تعلیم خلق است که محبت از مو هبت حق است و از فضل او ۲ و چو ن معروف در گذشت شا گر داو ، سری سقطی، اورا درخواب دید چنانکه گویی درزیر عرش الأهي است وخداوند بهفر شتكان مي كويد: «اين كيست؟» و آنان می گویند یرورد گارا تو داناتری. وپرورد گار می. گوید: «این معروف کرخی است ازمحبت من مست شده استوجز از دیدار من به هوش نخو اهد آمد ، و از شو اهداینکه معروف کرخی ازقرب ومنزلت خویش دربیشگاه خداوند آگاه بوده اینکه یکبار به سری سقطی گفت: «هــر گاه تر ا حاجتی بود، او را بهنام من سو گند ده» ٔ و ذو النون مصری

<sup>1)</sup> تذكرة الأولياء ، ج ٧٣/١ س ٥.

۲) همان کتاب ، ج۲۷۲/۱ س۱۲.

۳) رسا ئهٔ قشیریه ، (چاپ قاهره ۱۳۱۸ قمری)ص۱۱س۲۴

۴) همان کتاب ، ص ۱ ۱ س ۸

متوفى بسال (۸۵۹ میلادی = ۲۴۵ ه.ق) عقیده داشت کسه محبت الاهي رازي استكه نبايد بـرعامه گشاده شودا ذو النو ن کسی است که در تصوف گامی بزر گ بر داشت در جهت متمایز کر دن شناخت صو فیانهٔ حق ( = معرفت) و «علم» به حق ازطریق تفکروبرهان. وی نوع نخستین را بامحبت الاهي پيوسته دانست و گفت: «معرفت برسه وجه است، یکی معرفت توحید و این عامهٔ مؤمنان راست. دوم معرفت حجت وبیان است و این حکما وبلغا و علما راست.سوم معرفت صفات وحدانیت است و این اهل و لایت الله راست آن جماعتی که شاهد حقاند به دلهای خویش تا حق تعالی برایشان ظاهر می گرداندآنچ برهیچ کس ازعالمیان ظاهر نگر داند» و باز گفت: «حقیقت معرفت اطلاع حق است براسراربدانچ لطایف انوارمعرفت بدان نییوندد یعنی هم به نـور آفتاب آفتاب را تو آن دیـد» از همین روی است که «آنك عارفتر است بخدای تحیر او درخدای سخت تر است وبیشتر ازجهتآنك هركه بهآفتاب نزدیكتر بود در

<sup>1)</sup> همان كتاب ، ص١٧٣ س٣ أز پائين.

٢) تذكرة الاولياء ، ج ١٢٧/١ س٣.

٣) همان کتاب ، ج ۲۷/۱ س۸

آفتاب متحیر تر بو دتا بجائی رسد که او او نبود» دوالنون می افز اید که: «و ایشان بدیشان نباشند بل کی ایشان کی ایشان باشند به حق ایشان باشند. گردش ایشان به گردانیدن حق باشد وسخن انشان سخن حق بو د بسر زبانهاء ایشان روان گشته و نظر ایشان، نظرحق بر دیدههاء ایشان راهیافته. بس گفت: يبغمبر عليه السلام ازين صفت خبر داد و حكايت کرد ازحقتعالی کـه گفت: چون بندهای دوست گیرم، من که خداوندم گوش اوباشم تابه من شنود و چشم اوباشم تا بهمن بیند وزفان او باشم تا بهمن گوید و دست او باشم تا بهمن گیرد.» این منقو لات نشان می دهد که آنچه صوفیان «معرفت» می خوانندچیزی ست که مشابه با گنوس γνωσις در آئین هلنیستی است و آن عبارت است از تجربهٔ سریعی کـه عقل درآن هیچ دخالتی ندارد و شهود حق است درقلبی که به روشنی خداوند منور گردیده است. معرفت علاوه براینها متضمن فناء انیت بنده است و زدوده شدن صفات بشری از اووبقاء بهصفات الأهي. وهمهٔ اينها ازفعل خداونداست همانگونه که قدیس پسولس به غلاطیان؛ که بردست او

همان کتاب ، ۱۲۷/۱۳ س۱۶

۲) همان کتاب ، ج ۱۲۷/۱ س۲۱

به مسیحیت ایمان آوردند، گفت: «اما الحال که خدا را می شناسید، بلکه خدا شما را می شناسد...» به بدینگونه صوفی «عارف» یا گنوستیك تمام معرفت خود را به او اسنادمی دهد، او که با ظاهر ساختن خود، حجاب غیریت ودوئیت را ازمیان برمی دارد و داننده و دانسته را و حدت می بخشد. و بهنگامی که صوفیان از احدیت ذات الاهی سخن به میان می آورند، جز این مقصودی ندارند. همین نظریهٔ تو حید بود که توسط جنید بغدادی (متوفی بسال حلوت تعلیم داده می شدوشا گرد او، حلاج معروف، ممکن حلوت تعلیم داد این مسأله را شنیده باشد.

اندیشهٔ جدید درباب «شخصیت الاهی» از عقیدهٔ تثلیث مسیحیت نشأت یافته که اگرچه مفهوم شخصیت را دربارهٔ خداوند مقرر نمی کند اما وجود روابط شخصی یی را در طبیعت او مقرر می دارد. احتمالا اکثریت ما، با استاد وب هم عقیده ایم که «کلیسای مسیحی یك شخصیت و اقعی و تاریخی را بعنوان معبود خود برگزیده است» و

۱ ) غلاطيان ، باب ۴ آيهٔ ۹

٢)رسالة قشيريه ، ص ١٥٠ س١٤ و٢٢ كتاب اللمع ، ص٢٩

درمسیحیت از هر جای دیگر، آسان تر یافته شده است که: «حفظ کند خصـوصیتی را که می توان آن را نوعی «دبانت شخصی» نامید بی آنکه در شخصیت معبود خود اسر افصو فیانهای و رزیده باشد و آنرا به صفات مشخصه ای وصف کند، بگو نهای کهاو را تجرید نکندو از دستر سی عابدانش دور نگرداند تا رشتههای محبت و عبادت گسته گردد.» بهرحال، آنها کـه برین عقیدهاند شواهدی هم به عنوان تأیید نظر خود از تاریخ اسلام مییابند زیرا عقیدهٔ توحید اسلامی\_ چنانکه امیدوارم درسخن رانی سوم بیان کنم ــ در ازمنهٔ متأخر بطور وسیعی فهمیده شده بودهاست که با تطور احساس دینی در میان مسلمانان همراه است و از میان آن انـدیشهٔ نوی بوجـود آمده که فکر «کلمهٔ الأهيه» Logos است كه در شخصيت محمد تصوير شده است و چندان گسترش یافته که او را با خداوند یکی تصور می کـردهاند. ما ایـن نتیجهٔ شگفت را از عقیدهٔ تــوحید اسلامی، پس ازین، بررسی خواهیم کرد امااکنون اجازه بدهید ببینیم اهل سنت \* از مسلمانان، چگونه این عقیده را

<sup>⇔</sup> Personal religion

<sup>1)</sup> Webb, God and Personality, P. 81

<sup>⇔⇔</sup> Orthodox

ساختمان بخشيدهاند.

در قرآن، خداوند، به تنزیه مطلق وصف شده است وبااینهمه قرآن اورا به صفات تشبیه هم وصف کرده است. همان خدای منزهی که هیچ چیزی مانند آن نیست از سوی دیگر شاد و خشمگین هم می شود. می توان از اوطلب حاجت هم کرد و بر او توکل. این خدا حتی دوست هم می دارد ودارای ارزشهای مذهبی است. اما تصوری که رسول داشت بلحاظ کلی غیرقابل دفاع بود و می بایست بصورت یك طرح عقیدتی، استواری یابد و نتیجه به آنجا کشید که استاد د. ب مك دونالد در مقالهٔ ارزشمندی می گوید!:

«شرایط و اوضاع موجب شد که آنان عقیدهٔ به توحید را بهصورت توحید مطلق ظاهر وباطن آغاز کنند واینکه مظهر این توحید قول بهارادهٔ مطلقهٔ الاهیه باشد... و از آنجا که محال بود که خداوند در ذات خود تغییر و تغییری حادث کند، هرنوع که باشد، پس توصیف کردن اوبهمحبت و کراهت یاشفقت والم یا آنچهازین دست باشد، محال است چرا که این احوال، در ذات کسی که معرض محال است چرا که این احوال، در ذات کسی که معرض آنها واقع شده باشد، انفعالی و تغییری ایجاد می کنند. کار

<sup>1)</sup> Hartford Seminary Record, Vol. XX, No. I(1910) P. 21 Foll.

های او از سر غرض و باعثی نیست، بلکه فعل از او بدان جهت صادر میشود که ارادهٔ وی بدان فعل تعلق گرفته است.»

اما طبیعت الاهی را ازروی اوصافی که خداوند در قرآن خود را بدان ستوده است نمی توان به صورت واضح و آشکاری شناخت. او خویشتن را بهاینکهرحمان و رحیم است وصفمي كند امارحمت اومساوى رحمتي كه درمورد صفات انسانی به کار می بسریم نیست و گرنه لازم می آیــد که خداوند محل بروزحوادث قرار گیرد. همچنین اوخو د را بعنوان آفریدگارماو آفریدگار کارهای ما،بدون واسطه، وصف می کند و بااینکه او فاعل هر کاری است و با اینکه او هرکه را بخواهد هسدایت می کند و هرکه را بخواهد گمراه؛ اوست که آفریدگار شر درشخصی و آفــریدگار خیر درشخصی دیگــراست. علم را در یکـی وجهل را در دیگریمی آفریند، هر چیزی که ممکن باشد، حتی اندیشهای که ناگهان در ذهن بهوجود می آید، همه بهارادهٔ اوست و قدرت او.

خوشبختانه،عقیده،دین نیستومسلمان،متدین پرهیز گار قلب خود را به خدائی که عقاید در تصور اومی آفرینند نمی ـ

دهد وچنان خدایی را درمحل دومی ازقلب خود قرارمیدهد اگرچه اندیشهٔ خدایعقاید، همواره درذهن اوحضور
دارد وحتی دربعضی ازاوقات برنفس او چیره وحاکم است
بدانگونه که استاد مك دونالد می گوید، و استیلای کاملی
براو دارد.

صوفیه، بهرحال، توحیدرا از اموری به حساب می. آورند که عقل نیروی ادراك آن را ندارد و آن را رازی می شمارند ازرازها که خداوند آن را بر هر کس ازبندگان خودکه بخواهد می گشاید و دربعضی از تجارب مــذهبی برایشان آن را متجلیمی کند. وپیش ازین دیدیم که صوفی یی که درجستجوی محبت الاهی ومعرفت اوست، باید از نفس خویش فانی شود، همچنین موحد باید دروحدت الاهی ازنفس خودفانی شود، اگر می خواهد که بمقام تسوحید برسد وآن را بطـوركامل ادراك كند و تـوحيد را چنين تعریف کرده اند که «تحقق عبد است به صفات الاهی از طریق فنای او ازصفات بشری.» بگو نهای که «آخرحال او بهمان گونه باشد که در آغاز حال او بود و چنان باشد که بود قبل از آنکه باشد.»۲

<sup>1)</sup> كتاب اللمع ، ص٣١ سطر ما قبل آخر

۲) همان کتاب ، ص ۲۹ س ۱۱

وقتى عقيدة اسلامي قائل به تنزيه مطلق خداوند، با انديشة ديني جديد ـ كه به خداو ند بعنو ان فقط معبو د نمي ـ نگریست بلکه به چشم معبودی که محبوب است و قابل شناخت \_ تعارض بیدا کرد، چارهای نبود جز اینکه آن عقیده یس از تحولات و تغییرات، منجر به سخن درارتباط صو فيانهميان انسان وخدا شود. اما فاصلهٔ بينهايتي را كه میان انسان و خدا وجود دارد، فقط خداوند می تو اند از ازمیان بردارد. انسان نمی تواند میان این شکاف پل بزند وآن را يركند، بدينگونه بايديو سبلهٔ ارادهٔ الاهي كه حدى ندارد، از آن بگذرد. این اندیشه، اساسی است که صوفیه در نظریهٔ خود درباب و جــد صوفیانه ــ که آن را هدف اصلی راه خود میدانند ـ بدان استناد می کنند و در راه این وجد است کهبهریاضتهائیمیپردازند. چگونهممکن است که صوفی از نفس خویش فانی نشو د و آثار نفس او محو نگردد وحال آنکه حق درعظمت والای خویش بر او تجلی کرده. آیا نباید هر گونه تفرقهای میان شاهد و مشهود از میان برخیزد چراکه درین مقام فقط حق است و دیگر هیچ. شاید بخاطر داشته باشیدکه یادآورشدیمکه تصور «شخصیت» الاهی متوقف بروجود روابطی است شخصی

میان او و بندهاش و ایسن روابط شخصی با اعتقاد به تنزیه مطلق خداوند یا تشبیه مطلق او هماهنگی ندارد. با اینهمه، ما، این دونو عتلقیرا در دورهٔ آغازی تصوف، که از آن سخن می گـوئیم می بینیم. حتی حلاج که گفت: اناـ الحق «من خدايم»، ذات حقرا ازصفات بندگان منزهمي داند وبهتمايزميان خالق ومخلوق قائل است. جای هیچتردیدی نیست که تجربهٔ فنا \_ که عبارت است از فنای بنده از احساس به نفس خو د\_ همر اهبا اعتقاد به شخصیت الاهی است اگرچه همین تجربه خــود ممکن است اساس اعتقاد به وحــدت وجود گردد، اگر ازیسن چشمانداز **مسور**د ن**گرش ق**سرار گیردکه خود هدفی است: نیروانائی که در آن توهم انسان ازینکه وجسودی حقیقی دارد ، به کلسی از میان مسیرود. من منکراین نیستم که عدهای ازصوفیان تصوری این چنین ازفنا داشتهاند. درقرن سومهجری نظریهٔ منفی فنا، بوسیلهٔ ابویزید بسطامی، مورد بحثقرار می گرفت، حال آنکه جانب مثبت نظریهٔ فنا \_ که معتقد بود هدف نهائی، فنا و مرك نيست بلكه بقاء به خداو ند است \_ بو سيلة ابو سعيد خرازبررسی می شد. و از روزگار او باز، صوفیان متمسك بهظاهر شریعت آن را دنبال کردهاند. البته این نکته مسورد

بحثقر اركر فتهاستكه هدف منطقى حيات صوفيانه فناست و نه بقاء: يعني هدف راهتصوف حالت سُكر است نهحال صحتوجرا که صوفی در حالت صحتو ، در حالی که متصف بهصفات الأهي است بهميان مردم باز مي گردد وحقيقت را بر ایشان آشکارمی کند و شریعت را بروجه درست آن بیای می دارد و این به نظر بعضی از برساخته های صوفیان است تا خود را بظاهر مسلمانان نزدیك كنندا. اما تصوف اسلامي متعلق به اسلام است همانگونه که تصوف مسیحی وابسته بهمسیحیت است. هیچپژوهشگری نمی تواند، بدون لحاظ کردن آن این عاطفهٔ دینی ژرفرا ـ که صوفیان آن را احساس می کنند وخرسندی خاطرخویش را در آن می۔ بینند\_ دنبال کند عاطفهای که بجای انکار وجودشان به اثبات آن می بر دازد که زنده است و یو یا و هستی خو د را در ارادهٔ ازلی و ابدی خداوند دارد و در زبانی، کهبسیار نزدیك بهروابط شخصی است، خسودرا بیان میدارد و ما آن را مي توانيم عشق (=محبت) تصور كنيم.

پیش ازاین یاد آورشدم که درین تجربه، یعنی حالت وجد یا فناء صوفی، تناقضی بنیادی وجود دارد. و هریك

<sup>1)</sup> R.Hartmann, al - Kuschairis Darstellung des Sufilums, P. 93

از دوسوی آن به نسوعی وحدت وجود می کشاند، به نوغی که با اولی مخالف است. زیرا قول بهوحدت وجود، در تصوف اسلامي، بازگشتش به دوعامل است: نخست احساس صوفی، درحالت وجد،بهوحدت وجو دبا خداوند و دیگری شناخت وی از تنزیه دات حق، بههمان نوعی که علمای کلام آن را شناختهاند، که منجر به این می شود که ارادهٔ الاهی علت وجود تمام اشیاء درجهان است. و بدینگونه، صوفیه وعلمای کلام، اسلام را بهمرزوحدت وجود نزدیك می کنند. اگرچه تصوف، درقیاس با مذاهب کلامی، این امتیاز را دارد که درزمینهٔ روابط شخصی بنده و یرورد گار، مجالی گسترده تر دارد. رسوم ظاهر شریعت وعقاید حاکم برروح يكمسلمان متشرعممكناست اورا ازوصول بهمقام قرب خداوند بازدارد\* اما صوفی یی کسه ازمقام ارتباط با خداوند مبتهج شود، اگر بخو اهد، گاه مي تو اند که به اعتقاد خویش درشریعت نیز متشبث باشد و درکلمات آن بعضی ازمظاه, حقیقتی را که خداو ند بر او کشف گردانیدهمشاهده

<sup>🕁</sup> عين گفتهٔ نيكلسون اين است،

Only by Ignoring the Fifty Articles of his Creed Can the Moslem come near to God P. 15

من اكنون مي كوشم بعضي ازمطالبي راكه يادآور شدم باابیاتی از شعر معروف عمربن فارض، صوفی عربی اوایل قرن سیزدهم ـ متولد بسال۱۱۸۲ م ومتوفی درهمان شهر بسال١٢٣٥ ميلادي ـ روشن كنم. فاصلهٔ سيصد سال او را ازصوفیانی که پیش ازین درباب آنها سخن گفتیم، جدا می کند و درین سهقرنحوادثی بسیار روی داده که درتطور و تكامل تصوفوموضعصوفيان دراسلام تأثير بسيار داشته است ومن درباب این مسأله، درسخنرانی آینده که درباب حلاج و نظریات غزالی است، سخن خواهم گفت. بنظر من عنوان صوفى برابن فارض ازين دوتن برازنده تراست. خــوشبختانه، وي از تجـارب صــوفيانهٔ خــويش، اثري یگانه و ممتاز برجای نهاده است، نوعی «سَیر زُوار»\* بنظم، در اسلوبی متفاوت با اسلوب بنیان\*\* زیراکه اثر ابن فارض درقالب شعری رمزی و دقیق وبدیع است. ابن فارض درین قصیده به زبان صوفی یی که به مقام اتحاد رسیده استسخن می گوید و در آغاز آنیکی از اصحاب و اقعی یا

<sup>\*</sup> Pilgrim's Progress

<sup>\*\*</sup>Bunyan

خیالی خود را مخاطب قرارداده وعهد خویش را به محبت الاهی یاد می کند و هنگامی را که هنوزمحبت او ناتمام بود شرح می دهد که چگونه اضطراب خویش را با محبوب الاهی درمیان می گذارد:

درعشق تو حال خویشتن را نه از سرتنگدلی و اضطراب حکایت کردم، بل از برای کاستن غمها بود.

اظهارشکیبائی دربرابر دشمنان نیك است اما نزد محبان، هرچه جزعجز زشت مینماید.

مرا حسن بینش من ازشکوه بازمیدارد و اگر از آنچهبر من میرود بهدشمنان شکایت بردمی، مرا خرسند کردندی.

سرانجام شکیبائی من، درعشق تو، نیك است ولیکن شکیبیدن ازتوستوده نیست. هرمحنتی کـه در دل من جاگــرفته است خود بخششی است

وعزم من، از گشودن گرهها، درسلامت است

در آزار عشقی که ازسوی توباشد بجای شکایت من شکر می گزارم

آری هیجانهای عشق، اگر برمن شمرده آید در شمار نعمتها بهحساب است

ناکامیمن از تو، یابلای من از تو، خودمنتی است و از دست تو جامهٔ ناامیدی خود گستر ده تر نعمتی است

## \*\*\*

و هرکه بسدام جمال در افتد ، جسان خسود را ازخوشترینزندگیهابهچنگالمرگثافتادهمیبیند.

هر نتفئسي كهبيانديشد كهدرعشق رنجي نخو اهدديد

هــرآنگاه که به عــاشقی روی آورد، بازداشته خواهد شد<sup>ر</sup>

پس از آن به معشوق تأکید می کند که عشقش پایدار است و باگذشت زمان تغییر ناپذیر ومیگوید:

و اگـر چند با دوری و حرمان و هجران از تو دور گردد ویا بانومیدی، ازعشق من، دست نخواهد کشید

مذهب من درعشق این استکه مذهبیم نیست و اگــر روزی ازین راه منحرف گــردم مذهب خود را رهاکردهام<sup>۲</sup>

۱) الثائية الكبرى ، أبيات ٥٩-٣٢
 ٢) هما نجا ، أبيات ٢٩-٣٤

سپس اشارتی دارد به آیهای از قر آن (سورهٔ هشتم، آیهٔ۱۷۱)که گوید:

«وچونپروردگارتو ازفرزندان آدم، ازپشتهایشان نسر ادشان را بیاورد و آنان را بر خودشان گواه گسرفت که مگر نهمن پروردگارشمایم؟ گفتند: چرا، ما گواهانیم» و این آیهای است که درتفسیرصوفیه آیهٔ عهد محبت متقابل میان آفریدگان و آفریدگار است. ابن فارض می گوید که وی این پیمان را گرفته پیش ازانکه جان اوبهطینت خاکی در آید، و او هسرگز این عهد را فراموش نخواهد کسرد. سپس سوگندان عظیم یاد می کند به صفات جمالی و جلالی و کمالی محبوب، سخنی کسه و اپسین گفتار اوست و از آن باز گشتی نیست که:

تو آرزوی دل من، توغایت جستجوی من تو واپسینخواستهٔ من، تو اختیارو گزینشمنی<sup>۱</sup>

اکنون معشوق به او پاسخ می دهد. او (ضمیر مؤنث) گوید که دعوی عشق وی دعوی ریائی است و آنچه او

١) هما نجا ، بيت٧٧

دیدار معشوق می خو اند، دیدار خود اوست و عشق او، عشق به خود است، و عشق راستین جزفنای در محبوب نیست:

توهم سوگند عشقی اماعشق به خود ویکی از دلایل من درین دعسوی اینکه توهنوز برصفتی ازصفات خویش باقی هستی

تو مرادوست نمی داری مادام که در من فانی نشده ای و هرگــز فانی نخواهــی شد تــا آنگاد کــه صورت من در تو متجلی گردد

\*\*\*

چنیناستعشق،تانمیری بهآرزویخودنخواهی رسید یا بمیر یا عشق مرا، تنها، رهاکن<sup>۲</sup>

و دراعتراض به معشوق می گوید که عشق، عزیز ترین آرزوهای اوست و از محبوب می خواهد که مرگئ را بدو ارزانی دارد، هرچند که با رنج همراه باشد:

۱) هما نجا ، ابیات ۱۰۲\_۹۸

بدو گفتم: روحم نزد تست وقبض روحم با تست، مرا چه رسد که در اختیار من باشد من آن نیم که مر گ در عشق را دوست نداشته باشم عادت من وفاست و سرشت من از هر چیز جز این سر بازمی زند

مرا چـه آرزوست جز اینکه بگویند: «فلان در عشق مرد.»کیستکه مرا اینمژدهآورد،کهخود اینآرزوی من است<sup>ر</sup>

شما می بینید که لحن این خطاب تا چه حدشخصی است. رابطـه همچنان متعالی باقی می ماند. اتحاد با حق، بنفسه، بسی دور از دسترس است. تنهـا از راه فنا قابـل بدست آوردن است؛ هنگامی که نفس از خودبرود و باچنین مرکی درحق زنده بماند. (=بقا)

اگر خون مرا او درعشقخود حلال کند پایگاه مرا در زروهٔ عزت بالا برده است

<sup>1)</sup> هما نجا ، أبيات ٥٥ [ ١٠٣]

سو گندبجانخودم که اگردرعشق او عمرخویش را از کف دهم سود کرده ام و اگر دلم را نابود کند، بهبود بدان بخشیده است

فنا بهعنوان حالی وصف شده است که در آن نفس از همه تمایلات و آرزوها و رغبتهای خویش تجرید می شود، بطوری که ارادهٔ او ازمیان برمی خیزدوموضو عارادهٔ حق می شود، یعنی محبوب وحب و محب یك چیزمی شود، در جوهر جان و باطن آن. و بدینگو نه عابد و معبود و عاشق و معشوق را در شخصیتی و احد متحد می بینیم:

هریك از ما پرستشگریست که حقیقت خویش را،درحال وحدت،سجدهمی برد، به هرسجده ای

هیچ کس مسرا نمازنگزارد، جسز من ونماز من ازبرای جزخودم نبود بهـر رکعتیکه گزاردم<sup>۲</sup>

۱) همانجا، أبيات ۱۲۱\_۱۲۰.

٢)هما نجا، أبيات ١٥٣\_١٥٣

ابن فارض سهنوع تجربه را مشخص می کند که به ترتیب می تو آن را عادی وغیر عادی وفراتر از عادی خواند. نخستین که عادی است، حالتی است از خود آگاهی که همهٔ مردم بههنگام بیداری از آن برخوردارند و دارای جوانب متعدداست و پیوسته درفراز ونشیب. تجربهٔ غیر عادی عبارت است از حالت زوال آگاهی به هنگام وجدصوفيانه. اما تجربهٔ فراتر ازعادی، بالاتر ازین قرار دارد صو فیانه است و شعور و حدت بافته ای است که ممکن است نتیجهٔ و جد باشد. ابن فارض تجربهٔ عادی را صحّو می ـ خواند وتجربةغيرعادي ياتجربة وجدرا سكر ميخواند وتجربة فراتر ازعادى را بنام صتحنو الجمع ياصتحنو ثاني مى نامد. حالت آخرى، حالتى ست كه سنكر بايدبر آن بيشى داشته باشد ولی ضرورهٔ همواره ملازم آن نیست. دربیشتر حالات، صوفي، به محض اينكه ازمستي به هوش ميآيد به حالت شعور عادی بازمی گر دو لی گاه هست که حالت سُکر راحالت صـّحـ و دوم ياحالت شهو د ـ كه صوفي در آن احساس اتحادباخداوندمي كند ـ بههمراهاستواين درنظرابن فارض عاليترين درجات اتحاد است واوخود مدعى استكه اين حالت دروی همواره وبهاستمراربوده است. بدینگونه صوفی،بخودی خود، درنخستین مراحل سلوك خویش به

سوی حق، استشعار دارد و میان وجود خود و خداوند تمایز قائل است. درمرحلهٔ دوم هرنو ع تمایزی میان آفریده و آفریدگار ازمیان برمیخیز د.ودرسومین، رحله، او درعین احساس تمایزمیان آفریــده و آفریدگار، از اتحاد این دو آگاهاست. درسُکرفناصوفیازجمیعصفات وآثارخویش غایب می شود اما در صـ حـ و جمع، ادراك او نسبت به این صفات، بهوی بازمی گردد با «گسترشی» آنگو نه که شاعر می گوید. زیر ا به صورت صفات روحی ناب در آمده اند. ومعنى اينسخن اين استكمه والاترين حمالات صوفيمه حالتی است مثبت و نه منفی زیر ا در آن، صوفی بقای خویش را احساس می کند و نه فنای خو درا ولی بقائی ست به صفات الاهي واعمال الاهي نه بهصفات او و اعمالش. بدينگونه او درمیان مردم، باهمین صفات واعمال ظاهر می شود ولی ییو نــد خویش را باحــق پیوسته محفوظ نگاه می.دارد و احساس می کند که بااومتحد است، بااینکه ذات حقمحل حوادث نست:

پیوسته با او، به او، راهنمونی کردم هر که را در راه عشق سرگشته بود، و او بودکـه خــود رهنمونی می کرد۱.

روشن است که ابن فارض، برای بیان اتحاد خود با خداوند، زبانی را به کار می برد که در نظر ماممکن است به عنوان زبان وحدت وجود شناخته شود و جانب تشبیه را درسخن خویش، بیشتر از جانب تنزیه رعایت می کند، ابیات دیگری ازین قصیده موضوع را روشن تر می کند:

وصف من \_ اگـردوتن بشمار نیـائیم \_ وصف اوست وهیأت او \_ از آنجا که ما یگانهایم \_ هیأت من است

اگر اورا بخوانند، منم که پاسخ میدهم، واگر من منادا باشم اوپاسخ میدهد و لبیك میگوید هرکس را که مرا بخواند.

ا گر اوسخن بگوید من مخاطب خطابم، همچنین ا گرمن حدیثی برزبان آورم او داستان و قصهٔ من است ضمیر مخاطب از میان من و او برخاسته است

<sup>1)</sup> التائية الكبرى، بيت 174.

وبا اینکار، پایگاه من از گروهی کسه جسدائی میگیرند فراتر میرود°۱

«گروهی که جدائی می گیرند» آنهایی هستند که به اشیاء از چشمانداز دو گانگی مینگرند ونسه از نظر گاه وحدت، آنگونه كـ في المثل، بهعبادت خويش بدانسان مى نگر ند كه كار ايشان است و نه اينكه حق در ايشان بدين كار قيام كرده است با اينهمه نمي تو ان گفت كه ابن فارض از حدود عقیدهٔ اسلامی، که اهل سنت برآنند، تجاوز کرده: یعنی عقيدة باينكه فاعل حقيقي در هر چيز خداست. وحقيقت اين استكه اين عقيده باعقيدة وحدت وجود شباهت بسياري دارد، جــز اینکه درین عقیده خداوند بصورت یك ارادهٔ خلاق شخصی تصور می شود. ومن تصورمی کنم که این خود رأی ابنفارض است برغماینکه وی هنگامی که زبان تصوف را به کار می بسرد از اتحاد خویش با این اراده،در جميع تجلياتش، سخن مي گويد:

<sup>\*</sup> بیت ایهام دارد و آن را می توان بدینگو نه معنی کرد:

<sup>«</sup>ضمیرمخاطب (که درغربی منصوب است) میان ما، مرفوع می شود، یعنی به حالت ضمیر متکام که مرفوع است درمی آید بنابر این درخطاب یکدیگرضمیر متکلم به کارمی بریم، فقدر فعت تاءا لمخاطب بیننا/ وفی و فعها عن فی قة الفرق و فعتی ۱۱۸ تالیة الکبری، ایبات ۲۱۸ ۲۱۸.

هیچ زندهای نیست مگر آنکه حیاتش ازمن است و هرنتفی آرزومندی، مطیع ارادهٔ من است هرسخنگوئی با واژه های من سخن می گوید و هربیننده ای به مردمکان چشم من می بیند

هیچ خموش شنوائی نیست مگر آنکه به گوش من میشنود وهیچ خشم گیرندهای نیست مگـر آنکه ازبأس وقدرت من نیرو میگیرد

هیچ ناطقی جزمن نیست وهیـچ ناظری جـزمن ونه هیچ شنوائی، از میان همهٔ آفرینش<sup>۱</sup>

چنین فرض می توان کرد که ابن فارض دراین اشعار بزبان محمد (ص) سخن می گوید در اینجا لازم است فقط یاد آوری شود که برطبق عقاید صوفیهٔ متأخر اتحاد باروح محمدی، خود نوعی اتجاد وپیوند با خداوند بوده است چنانکه آباء مسیحی اسکندرانی، چنین می پنداشتند که از طریق اتصال به کلمه Logos می توان با او رابطه داشت.

١) التالية الكبرى ، أبيات ٩٤٢\_ ٩٣٩

بعضى از شارحان مسلمان قصيدهٔ تاثيـهٔ ابن فارض ، كـه تحت تأثیر ابن عربی و اندیشه های او بو دند، این قسیده را بياني ازمذهب وحدت وجود دانستندكه مذهبخود آنان وابن عربی بود. ویکی از دانشمندان اروپائی عصر اخیرهم که ترجمهٔ این قصیده را بزبان ایتالیائی نشرداده است از همین چشم انداز به این شعر نگریسته است. بنظر من هم قر این داخلیوهم قراین خارجی، همگی، برخلاف این دعوی گواهی می دهند. من نمی توانم دراینجا داخمل جزئیات بحث شوم، ولي ترديدي ندارم كه آنجه ابن فارض وصف مٰی کند، یامی کو شد کــه بهوصف آن بیردازد،یك تجــر بهٔ مذهبی شخصی است در نهایت صمیمیت. و بهمین دلیل این شعر ارزش روانشناسیك بسیاری بسرای جویندگان رشتهٔ تصوف دارد، چـرا کـه معنی «توحید» را به مفهومی که صوفیه از آن می فهمیده اند، توضیح می دهد، معنی یی که پیشازین نقل کردیم: «فنای بنده ازطبیعت بشری و تحقق او بهصفات ربوبی» اتحادی که ابن فارض بدان می پردازد ادراكصوفيانة همان مفهومي ازخداست كهبوسيلة موحدان مسلمان گسترش یافت و بصورت عقیدهٔ اهل سنت در آمد. اگر اشتباه نکرده باشم بسیاری از آنچه بنام وحدت وجود در

تصوف اسلامی خوانده می شود، و اهل شریعت آن را برایشان ایسراد می گیرند چیسزی نیست جسزنتیجهٔ جمع صوفیان میانجانب تشبیه و تنزیه در تجربهٔ شخصی شان؛ یعنی در نظر گرفتن خداوند در هر چیزی و در عین حال فراتر از هر چیزی. اگر چه به هیچ و سیله ای نمی توان این حقیقت عرفانی را که «دو، یکی است.» توضیح داد، ولی از یکسوی دیگر هم نمی توان گفت که صوفیانی که تجربه ای ازین حقیقت داشته اند، در نهان، و حدت و جودی هستند. البته آنها ممکن است سزاوار چنین صفتی با شند و اگر بعضی از آنان بخواهند این حالات ذوقی و احساسی را به یك مذهب فلسفی تبدیل کنند، البته باید تبعات چنین کاری را هم تحمل کنند.

ابن فارض، قسمت اعظم روانشناسی حیات خود را باتجر به هایش ارتباط می دهد و درعین حال، گاه به آراء و معتقداتی که مستندات آنها قر آن و حدیث است اشاره می کند. از جملهٔ این موارداست آنچه درباب لبئس می گوید که خبر ثیل که ظهور حق است در صورت مخلوق آنگونه که جبر ثیل در صورت دحیهٔ کلبی، یکی ازیاران پیامبر، بر حضرت رسول ظاهر می شد و در همین حال خوانندگان را بر حذر می دارد که توجه داشته باشند که این عقیده با حلول هیچ

نسبتی ندارد حنین می نماید که وی خو در ا مسلمانی صادق عقيدهمي شناسدوا كثراهل شريعت ازمر دمروز كارش اورابه چنین عنوانی می شناخته اند، جنانکه مآخذ شرح احوال او براین موضوع گواه است. درهمان حالی که وی بو اسطهٔ اتحادش باخداوند يا با حقيقت محمديه ـ كه از آن طريق باخداوند اتحاد مى يابد ـ ازهمهٔ چيزهايي كه اورا بـزمان ومکان پیوند می دهد، ونیز از تمام متناقضات معلی بشری، فراتر ميرود، بازهم بالاترين حد بيان اينحالات صوفيانه را در درون دین اسلام می یابد. ابن فارض، جنانکه خبو د می گوید، درحد قیـــام بهشعائر وفرایضدینی، کـــه برهـــر مسلمانی واجب است، توقف نمی کند و به نمازهای نافله نیز که مایهٔ تقرب به خداوند است، می بردازد<sup>۲</sup> و آنچه این نكته را برجسته ترمى كند اين است كه وى قصيدة تائية كبرى خودرا باتقریری از اصول عقایداسلامی بیایان میرساند و می گوید که هر چیزی به اراده و قدرت خداوند است، هر که را بخو اهد هدایت می کند و هر که را بخو اهد گمر اه می کند (قرآن:سورهٔ شانزده، آیهٔ۵۹) مسلمانانومسیحیانویهو دیان

<sup>()</sup> التائية الكبرى ، إبيات ٢٨٧ ــ ٢٧٧

<sup>\*</sup> Antinomies

۲) هما نجا ، ایبات ۲۷۶\_۲۶۸ وییت ۷۲۰

وزردشتیان، همه، بخواست خداوند است که هر کدام دینی اختیار کردهاندا سیس به حدیثی اشاره می کند که درداستان آدم آمِده است که خداوند آدم را آفرید، ذریهٔ او را، در دو دست خویش گرفت، دستی سپید چـون سیم و دستی سیاه چـون انگشت، و گفت: «اینان دربهشت و مرا چـه پروا، و آنان در دوزخ ومرا چه پروا.»۲ از میان کسانی که کتاب ارزندهٔ استاد مك دونالد را تحت عنوان «زندگي و طرز تلقى مسلمانان از دين» خو اندهاند بياد دارند كه وي يك فقره از كتاب غزالى را درشرح حديث ياد شده، ترجمه کرده ودر حاشیهٔ توضیح غزالی می افزاید "که: «این پایان تمامی مسأله است، کشف و شهود صوفی مسلمان وجذب ولى ونيزهمة احلام ورؤياهاي محبان ومحبوبان ونالهها وزاریهای آفریدگان، باید بهاین نقطه بازگردد. زندگی یرهیز گارانه وباور ع، باهمه آمـال روحی گستردهای کـه درآن هست و باهمه شوقهایی کمه بسوی خداوند دارد، بهنگامی کـه باعقایـد اسلامی برخورد می کند، برایـن صخره درهم میشکند وخم می آورد چرا که در درون ــ

١) التائية الكبرى، إبيات ٧٣١ ٧٣٣

٢) هما نجا، بيت ٧٤٤

<sup>3)</sup> The religious attitude and life in Islam' P. 301

اسلام جائیبرای آنها وجود ندارد.» ومن ترجیح میدهم کــه بگویم، از دیدگاه منطق، جائیبرای چنینحیاتی در اسلام وجود نداردچر اکه بسیاری از مسلمانان متصوف اند واینان تصوری که از خداوند دارند ــ همان خدائمی که او را هیچپروائی نیست ـ این است که اوجامع میان صفات تشبیه و تنزیه است، درهمه چیز وهمه جـا موجود است و درعينحال ازهمه چيزمنزه است واين جمع ميان صفات تشبیه و تندیه، از ویژگیهای عواطف دینی، در هرآئینی است، ودرهمه جا. مثلاً درتصوف مسيحي، غالبـــأ، شخص مسيح بعنوان مونسجان ومحبوب مؤمنان توصيف مي شود وخداوند منز"ه وفراتر از دانش مابصورت واحدى كه در اقانیم سه گانهظاهرشده است، بی آنکه انقسام وتمایزی در ذات اوحادث شده باشد ۲. بنابر این، همان چیزی که مسیحیت آن را تمایز میان اقانیم سه گانه می شمارد، همان است که مسلمانان بهعنوان تمایز میان صفات تشبیهوصفات تنزیه در ذات الأهي قائل اند. خداوند درقر آن خـود را، بهصفات تنزیه فراوان یادکرده است همچنین به صفات تشبیه، حال

<sup>1-)</sup> the religious attitude and life in Islam' p. 301.

<sup>2)</sup> E. underhill Mysticism, p. 411.

آنکه صوفیه بیش از آنکه اور ا به صفات تنزیه، در اقوال شان، وصف کنند به صفات تشبیه وصف کرده اند. در قول به تنزیه مطلق، در میان مسلمانان، علمای کلام، منطق خویش را به نهایت رسانده اند. بااینهمه در میان صوفیان قائل به و حدت وجود کسانی هستند که نظریاتی در تشبیه ذات الاهی دارند و ارزش آن را دارد که در کنار نظریات علمای کلام اهل سنت قرار گیرد.

تصور امکان روابط شخصی از نوع محبت وعبادت وامثال آن میان بنده و پرورد گار، درحال اتحاد، از آن نوع که ابن فارض آنرا وصف می کند، بسیار دشوار می نماید. بویژه که او خود توضیح می دهد که تجربهٔ عالی، فراتر از مرتبهٔ محبت است٬ با اینهمه هنگامی که بازگشت خود را از حال و جد، به حالی که در آن اعمال عادی عبادی را می تو اند انجام دهد، گزارش می دهد وی بزبانی سخن می گوید که صادقترین تعبیری ست نسبت به شخصیت حقیقی او و احساس درونی یی که از داشتن ار تباط شخصی با خداوند، دارد.

١) النائبة الكبرى، بيت ٢٩٤.

من پیش ازین کوشیدم نشان دهـم کـه چـه رابطهٔ استواري ميان تصوف وعقيدة توحيدا سلامي وجو ددار ديعني عقیدهای که جانب تنزیه ذات الاهی را بیشتر ازجانب تشبیه می گیرد و کوشیدم کــه نشان دهم کــه صوفیان جگونه از رهگذر و جد صو فیانه تو انسته اند معانی تو حید و تنزیه ذات الاهي را دريابند تا درحال فنا، حق بردلهاي ايشان تجلي كند وخود را بديشان بشناساند. شناختي از آن گو نه كه اکهارت\* می گوید: «معرفتی است که برای شرح آن همهٔ آنچه دانشمندان بااعتمادبر خردها شان آمو ختهاند، و آنچه تاروز رستاخیــز ازین رهگــذر خواهند آموخت، کافــی نیست» جراکه حقیقترا درباب خداوند جز او هیچ کس نمی تواند بگوید، او به تنهائی سزاوار گفتن کلمهٔ «من» است۲ همچنان که کسی نمی تو اند مدعی معرفت شهودی حق شود مگر آنکس کے خداوند قلب اورا از شوائب پالوده باشد وبهمقام وحدت رسیده باشد ودرشخصخود، ظهورحق را متجلی بیند، همان حقی که وی از حقیقت آن

<sup>\*</sup> Ekhart.

<sup>1)</sup> منقول در .Studies in mystical religion p. 232 توسط Rufus M.Jones ۲) کتاب اللهم، ص ۳۲ س 1.

سخنمی گوید. دردههٔ نخستین قرن چهارم اسلامی، حسین بن منصور حلا ج، یکی از مردم بیضای فارس \_ همان محلی که بیضاوی مفسر معروف قرآن از آنجا برخاسته است \_ گواه این موضوع است. حلاج چنانکه می دانید کسی است که گفت: اناالحق (من خدایم) و در بغداد بسال ۱۹۰۹ هجری بدار آویخته شد. شاید توقع نداشته باشید که در اینجا یاد آور شوم که در میان صوفیان اسلام، تا آنجا که من اینجا یاد آور شوم که در میان حوفیان اسلام، تا آنجا که من آشنائی دارم، کسی نیست که در اصالت اندیشه ها وژرفای عواطف دینی، در حیات روحی خویش، باحلاج قابل مقایسه باشد. من در سخنرانی آیندهٔ خویش، در باب او، مطالبی بعرض شنوندگان خواهم رساند.



ينجاه سال ييش از اين، الفرد فن كريمر \* يايان قرن سوم هجری را به عنوان عصری معرفی می کردکه در آن به تعبیر او، «زهد اسلامی بهصورت یك حركت دینی در آمد باصبغة وحدت وجود درتصوف و درزمانهاى بعدى بعنوان یکی از استو ارترین مبانی آن در آمد.» وی می افز اید که «از همان روز گار بودکـه صوفیان آغازجستجو دربـاب ماهيتت ذات الأهي كردند وماهيتت يبوند ميان انسان و خدا، یعنی متناهی و نامتناهی و این مسأله ای بو دکه صو فیان آن را درمقدمهٔ مباحث و جستجوهای خویش قرار دادند. مردی که نخستین باراز این معانی تعبیر دقیقی کرد حسین بن منصو رحلاج بود. صنعتگر فقیری که زند گانی خود را از راه حلاجی پشم، می گــذراند و لقبشهم ازیــن شغل او برخاسته است. تصوف اسلامی عربی تا آن روز گار ازین اندیشهها بهدور بود. چرا که این اندیشهها نتیجهٔ فرهنگ هایی متفاوت ازفرهنگ عربی بود. منابع وروایات سنتی وشیعی درباب او متعارضاند، ولی آنچه از مجموع

<sup>\*</sup> Alfred von Kremer

می توان بدست آورد این است که وی پیسروان بسیاری داشته که سخت شیفتهٔ او بودهاند ووی را بعنوان پیشوا و مرشد می شناختهاند و کراماتی از خوارق عادات بهاو نسبت می دادهاند، و دانسته می شود که هراس اهل سنت از اینکه کار اوبالا بگیرد و بزرگ شود و نفو ذش افزو نی یا به سبب شده است تا اورا محاکمه کنند. وی سرانجام درسال ۳۰۹ پساز تحمل دلیسرانهٔ شکنجه های بسیاری که براو وارد آوردند، بدار آویخته شدا».

من دراینجا برسر آن نیستم که نظریهٔ فن کریمر را درباب نخستین ادوار تصوف موردبحث قراردهم، ولی حقیقت امراین است کهافکاری که فن کریمر آن را محصول فرهنگهای غیراسلامی میشمارد، اینهاهمه نتیجهٔ حرکت زهد و تصوف دراسلام بوده است و کاملا ٔ اسلامی است. اگرچه ازجهاتی می توان گفت اندیشههای هلنیستی در آن اثرداشته است چنانکه از نظریهٔ معرفت، که توسط ذوالنون صوفی مصری متوفی بسال ۸۵۹ تعلیم داده می شده است، می توان فهمید. از سوی دیگر بر جسته ترین معاصر ذوالنون،

<sup>1)</sup> Gesch. d. herrschenden Ideen des Islams p. 70

ابویزید بسطامی، یكایرانی بود، ودرین دوره تأثیر اندیشهٔ ايراني (بويژه شايد عقيدة شيعه كــه به امامان خويش بــه چشم خلفای خداو ند می نگریستند ) نقش بسیار مهمی درشكل بخشيدن اين مباحث داشته است، مباحثي كه که به تدریج عناصری از سرچشمههای متفاوت را نیسز به خود جذب کرد. توصیفی که فن کریمر از تصوف کرده که دارای صبغهٔ وحدت وجودی است و حلاج را بهعنــوان بنیاد گذار این عقیده تو صیف کر ده است، بنظر من نهبر حلاج قابل انطباق است ونهبر تصوف، چرا کـه مذهب وحدت وجود، زمانی دراز پساز حلاج درتصوف ظهور کرد و بزرگترينمؤسس آن محي الدين بن العربي (١١٤٥ ـ ١٢٤٠) بود. این خطاست که بعضی از تعبیرات صوفیه را دلیل بسر اعتقادايشان بهوحدت وجو دبدانيم ، مثلاً قول ابويزيد بسطامي را كه گفت: «سبحاني» ياقول حلاج را كه گفت: «اناالحق» ویاسخن ابنفارضرا که گفت: «اناهی» (= من اویم) چرا كهصوفي مادام كهبهتنزيه ذات الأهي معتقداست نمي تواند قائل بەوحدت وجو د باشد بلكــه معتقد به وحدت شهو د\* است. هر گز اعتقاد ندارد که «کل» همان خداست بلکه

<sup>\*</sup> Panentheism.

معتقد است که همه چیز در خداست که فراتر ازهمه چیسز است. علاوه براينها، فيضان عاطفة ديني را نبايد باعقايد درحوزة الاهيات خلط كرد. معمولاً مسلمين اين عقيده را دارندكــه ميان او لياء الله وخداوند پيوندي نهــاني وجو د داردكه بايد همواره مورد حرمت باشند اگرچه كارهـا و گفتارهایی از ایشان سرزندکه باظاهر شریعت متعارض باشد.امًا بروز گار حلاج این درجهٔ حرمت اولیاء بدان یایه نرسیده بودکـه آنان را در زینهار خود بگیرد. وقتی حلاج را به محاکمه بردند بعضی از اعضای دادگاه اورا متهم كردنــد به اينكه معتقد است فريضهٔ حـــج از امورى نيست كه واجب باشد. اين عقيده، بعلاوهٔ اتهام او بهداشتن رابطهٔ نهانی باقرامطه ـ که نهسال پس ازقتل حلاج برمکه حمله بردند وآنجـا را غارت کردند وحجرالاسود را از آنجا ربودند \_ ممكن استكـهسبب قتـل اوشده باشد. دعوى اتحاد باخداوند، يكي ازچهارتهمتي بودكه بواسطهٔ آنها وی را به محاکمه کشاندند وچه بسا که اگر وی تنها همین اتهام را می داشت کارش به قتل نمی انجامید، اگرچه اقوالی که ازاو دراین مسأله نقل کردهاند، چنانکه خواهیم

ديد، ازشنيع ترين اقوال درنظر مسلمانان بودهاست٠.

عبارت «اناالحق» حلاج دركتاب الطواسين او آمده است که کتابی است فو قالعاده عجیب و تو سط لو ئی ماسینیون\* در۱۹۱۳ چاپ شده است. این کتاب که بزبان عربی است وبانثری مسجع، مشتملبر یازده بخش کو تاه است ونظریهای درباب ولایت عرضه می دارد و دراین نظریـه، او، متکی برتجارب شخصی خــویش است ودر لفافة عباراتي دقيق و در عين حال از نظر عواطف، ديالك تيكي. سبك كتاب الطواسين بسيارفني وغامض است كــه حتى بادر دست داشتن تفسیرفارسی آن، گاه نمی تو انیم حدس بزنيم كه نويسنده چه قصدى را خواسته است ابلاغ كند. مصحح وناشر کتاب، بجای ترجمه کو شیده است باسالها رنج ومرارت آن را بفهمد وتوضيح دهد بااين نتيجه كــه تكنگاری او درباب حــلاج، توسط هر کس کــه جویای

۱) گزارشی از محاکمه و قتل حــلاج در مستویه، چاپآمد روز و مارگلیوث جلداول، صفحات ۷۴ــ۷۶ آمده است.

<sup>\*</sup> Louis Massignon

۲) ترجمه شده در کتاب او Passion ج دوم صفحات ۸۳۰۸۲۲

مباحث تصوف است، باید بدقت مورد مطالعه قرار گیرد. اکنون روشن است که عبارت «اناالحق» حلاج یك عبارت کوتاه در نتیجهٔ جذبه، نیست. بلکه عبارتی است که گوینده در آنیك نظام کامل رادر الاهیات صوفیا نه تلخیص کرده است. واین نظریه نه تنها در آن زمان جدید بود، بلکه عمیقاً بدیع واصیل نیز بود. نیرو وسرزندگی اندیشههای این مرد را از تأثیری که بر آیندگان داشته است می توان تصدیق کرد. خاکستر اور ۱، چنانکه خود پیش بینی کرده بود، به باد دادند وبر آبهای پویان ریختند ولی کلماتش پس از اوزنده ماندند، چنانکه دیدیم، واز خلال قرون وسطی، بمانند شراره ها و شمعها، بسوی زندگانی جدیدی، هنوز می تابند.

من اکنون نمی تو انم به تفصیل در باب نظریات موجود در کتاب الطواسین و متون دیگری که ماسینیون در ذیل آن گرد آوری کرده، برای شما بحث کنم. ممکن است پرسش خود را اینگونه آغاز کنیم که مقصود حلاج از عبارت «اناالحق» چه بود؟ کلمهٔ حق در عبارات صوفیه همیشه دلالت بر آفرید گارجهان دارد به اعتباری که در برا برخلق قراردارد. و درین تردیدی نیست که در اینجاهم همین معنی را دارد: «اناالحق» «من آفرید گار برحقام» چنانکه

او مي گويد: «حلاج درعين حال كه ذات الأهي را به تجـرید وتنـزیه وصف می کند، هیچ گاه تصور آن را نداشته است كه معرفت الأهي براي انسان امكان پذيرنيست. ازسنت مأثورة بسيار كهن يهودي ومسيحي كــه مي گويد: «خداوند انسان را برصورت خویش آفرید.» وی اساسی برای نظریهاش درباب آفرینش جهان ساخته است که نظریهٔ مكميًّا, آن،مسألـة تأليه انسان است. انسان خـدا شده از رهگذر ریاضتصوفیانه، درخویش واقعیتصورت الاهی را،که خداوند براو افکنده، مییابد. مااکنون فقراتی از گفتههای حلاج را دراختیارداریم که هیچجای شکیبرای این موضوع باقی نمی گذارد. درطولاتی ترین این عبارات حلاج موضوع را بدینگونه توضیح می دهد «حق سبحانه در ازل خویش، به نفس خویش، واحد بود. هیچ چیز با وی نبود ... با نفس خویش خطاب کرد بهجمیعخطاب و حدیث کرد به جمیع محادیث. آنگه تحیت کرد به جمیع کمال تحیّت ... آنگه از معنی یی، از جملهٔ معانیها، او،

كتاب الطواسين، ص ١٧٥.

نظر کرد و آن معنی از محتبت به انفراد [بود] ... زیــرا که عشق در ذات او او را صفات بود به جمیع معانی ... آنگه خود را مدح کرد، به نفس خویش. آنگه به صفت خویش، صفات خویش را، ثنا گفت. آنگه خواست، حق تعالى، كه بنمايد اين صفاتها از عشق به انفراد، تا درآن نظر کند و بازان خطاب کند. نظر در ازل کرد. صورتی پیدا کرد، که آن صورت، صورت او و ذات او بود. و هو، تعالی، جون در چیزی نگاه کند پیداکند در آن، از خود، صورتی تا به ابدآن صورت بود. چون تجلی کند ابداً به شخصی هُوَ هُوَ شود. در آن نظر کـرد دهری از دهر او. آنگه بر او سلام کرد دهری از دهر او. دیگر بر او تحیت کرد دهری از دهر او. آنگه با او خطاب کرد و تهنئت کرد. دیگر اورا نشرکرد. همچنین تا بیامد بدانچشناخت ... آنگه او را مدحکرد و بر او ثناکسرد ... و او را بر گزید … چون در او نگاه کرد، او را در ملــك آورد، در او تجلی کرد. و از او تجلی کرد. ا

۱ کتاب الطواسین، ص۱۲۹ [یاد آوری مترجم، نیکلسون مضامین این عبارات را از روی گزارشی که ماسینیون به زبان فرانسه نوشته است نقل کرده و ما مناسب دیدیم که همان مضامین را به عین عبارات روزبهان (شارح و مترجم فارسی طواسین و شطحات حلاج) نقل کنیم→

بیت نخستین ازاین شعر حلاج که اینك نقلمی کنیم اشارت به آدم دارد و می گویند که بیت دوم اشاره بهمسیح است:

> منزه بادآنکو ناسوتش راز روشنائی لاهوتش را آشکارکرد

پسآنگاه درمیان آفریدگانخویشآشکار شد درچهرهٔ خورندگان ونوشندگان\

پیداست که دراینجا مانظریهای داریم مبنی بـر دو طبیعت درخداوند ـ یكطبیعت الاهی (لاهوت) ویكطبیعت انسانی (ناسوت) این دو اصطلاح از مسیحیان سریانی گرفته شده است کـه برای نشان دادن دو طبیعت مسیح آن را به کار می برده اند. علاوه براینها حلاج در توصیف اتحاد لاهوت و ناسوت ـ یا آنگو نه که او خود غالباً به کارمی برد:

<sup>→</sup>زیرا اصل عربی این عبارات حسلاج از میان رفته و تنها روایت روزبهان است که اساس تفسیر و گزارش ماسینیون بوده است. رك: شرح شطحیات، روزبهان بقلی، به تصحیح هنری کربین، ص ۴سـ ۴۴۱ تهران ۱۹۶۶)

ا هما نجا ، ص ۱۳۰.

روح الاهیوروح انسانی ـ اصطلاح حلول را به کارمی برد وحلول کلمه ای است کـ ه مسلمانان آن را در مورد نظریهٔ تجسد مسیح\* به کار می برند. در شعرهای حـ لاج روح گوینده وروح الاهی به عنوان دومحب که بایکدیگر نجوا دارند، توصیف شده است درحالتی از اتحاد صمیمانه:

روحم آمیخت به روح تو چنانك بادهٔ ریخته در آب زلال

هرچه بپسودت، بپسود مرا پس بدینسان تو منی درهمه حال<sup>۱</sup>

وباز میگوید :

منم معشوق و آن کش دوست دارم بود من، ما دوجان باشیم ویك تن

<sup>\*</sup> Incarnation.

<sup>1 )</sup> كتاب الطواسين ، ص ١٣٤.

چو درمن بنگری بینی همه او چو در او بنگری بینی همه من<sup>\*</sup>\*

اگرچه حلاج معتقد بهقدم نور محمّدی است کــه نور دیگـر انبیا از آن تابیدن گرفته است اما مثل اعلای انسانی را،کهبهمقام قرب رسیده و در روح خداوندحلول کرده است، درعیسی ـ و نه در محمـد (ص) ـ میجوید. عیسی که شخصیت او ازمیان نرفته بلکه بهمقام قرب رسیده وكمال يافته جنانكه به حـد خليفةاللتهي رسيده وشاهدي است بروجو د او وتجلی گاه ذات خــداوند استکــه از درون خو د حــق را ظاهرمی کند ، آفریدگاری که وجو د عیسی از اوست وحقیقت مخلوقی کـه تمام هستی خود را ازاو دارد۳ شما بی گمان موافقت دارید کـه این نظریهٔ منحصري است كه اززبان مسلماني مي توان شنيد ونظريهاي كاملاً مخالف عقيدة وحدت وجود، چــرا كــه اين نظريه طبیعت انسانی را برصورت آفرید گار، تصویر می کند. اگرچه این نظریه عین آنگفتاری نیست کـه مسیحگفت:

١) هما نجا ، ص ١٣٤.

این دو قطعه، ترجمهٔ منظوم مترجم کتاب است از شعرهای حلاج.
 ما نجا ، ص ۱۱.

٣) هما نجا ، صفحات ۱۷۵ و ۱۶۱.

«هر کس مرا بسند، پدر را دیده است.» ولی نظریهای که به عنوان نظریهٔ حلول خوانده شده باشد، ولمو ازطریق مجازی، در اسلام قابل استمرار و دوام نیست. این عقیده بــا حلاج و نخستين اتباعش از ميان رفت امــا اكثريت متأخرین اهل تصوف در ستایش حلاج مبالغه کردهانــد، بعنو آن شهیدی، که چون راز الاهی را با خلق در میاننهاد برسر داررفت. آنان منكر اعتقاد او به حلول اند و «انا الحق» او را بر طبق عقیدهٔ تو حید اسلامی تأویل و تفسیر می کنند و رنگ و بوئی از عقیدهٔ مسلمین اهل سنت \* بدان می زنند و ویژگیهای حقیقی آن راکه مایهٔ امتیاز و برجستگی آن است\_نهان مي دارند. بهمين دليل وقتي كـ انديشة حلاج توسط ابن عربی و جبلی گسترش یافت، آن تقابلی که وی میان لاهوت و ناسوت به وجود آورده بسود، بـه صورت تقابلی منطقی میان دو سوی مختلف یك حقیقت درآمد،که صفاتش، کاملترین ظهور خـود را در نخستین آفريده، يعني نور محمد رسولالله، مي يابد.

براستی شگفت اینجاست که حلاج که مسیح را به

١) انجيل يوحنا، باب چهاردهم، آية ٩.

عنوان مثل اعلاي ولايت و خلافت الاهي مي بيند، فرعون و ابلیس را بعنوان مثل اعلای نظریـهٔ تصوف حقیقی در باب توحيد الاهي ميخواند. چنانكه بـه خاطر داريـد، قرآن، در چندین آیه یاد آور می شود که چگونه خداوند فرشتگان را فرمان داد تــاآدم را سجده کنند و چگونــه ابلیس - که نامش در آن هنگام عزازیل بود - از سجود آدم سر باز زد و گفت: «مرا از آتش آفریدی و او را از خاك<sup>۱</sup>». وبدينگونه به لعنت خداوند گرفتار آمد و به آتش جاوداني. از نظر گـــاه تـــوحيد، سجودآدم، اگــر چه بعنوان خليفهٔ خداوند که او را بر صورت خود آفرید نوعی شرك است و حلاج نخستین مـدافع ابلیس در اسلام نبود. بــر طبق نظریهٔ او اگر ابلیس از فــرمان الاهـــی تمـّرد جسته از آن روی بوده است که نخواسته است هیچ معبودی را جسز ذات الأهي بيذيرد. وقتي خداوند او را بهعذاب جاوداني تهدید کرد، ابلیس برسید: «آیا مرا نخواهی دیدن بدانگاه که عذابم می دهی؟» و خداوند پاسخ داد: «آری.» ابلیس گفت: «رؤیت تو مرا از رؤیت عذاب باز می دارد. آنچه خواهی بکن.»۲ و در گفتگویی دیگر، ابلیس، وقتی که

١) قرآن، سورهٔ ٧ آمهٔ ١١

٢) كتاب الطواسين، صفحه دو أزده.

موسی او را بر سرپیچی از فرمان الاهی ملامت می کند، جو اب می دهد که: «آن نه یك فرمان بسود، بل یك آزمون بود». وقصدش آزمون درمحبت الاهی است و چنان است که گوئی، ابلیس، در نظر گاه حلاج بدینگونه پاسخ می دهد: نا فرمانی من، تقدیس ذات تو بود و می تواند فرعون و ابلیس را «استادان و یاران» خود بشمار آورد.

اگر او را نمی شناسید، آثار او را بشناسید، من آن نشانهام، اناالحق، چراکه من به حق، همواره حقام. ابلیس و فرعون یار و استاد مناند. ابلیس را بهآتش تهدید کردند، از دعوی خویش باز نگشت وفرعون دریتم غرقه شد و از دعوی خویش باز نگردید و هر گز بواسطه اعتراف نکرد و من اگر چه کشته شوم یا بسر دار آویخته گردم و اگر چه دستها و پاهایم را قطع کنند، ازدعوی خویش باز نخواهم گردید".

قابل ملاحظه استكه حلاج بااينكه فتوت ابليس

۱) هما نجا، ص ۴۶

٢) جحودى لك تقديس، كتاب الطواسين، ص ٣٣

٣) كتاب الطواسين، صفحات ٥٢\_٥٢

را می ستاید که تــوحید خداوند را حفظ کرده است، وی را،از آن جهت که در برابر فرمان خداوند سریبچی کرده، محکوممی کند. و ابلیس عصیان حود را بدینگونه توجیه می کند که سرنوشت ازلی او بوده است، یعنی خداوند او را ۱مر کرد کسه آدم را سجده کند ولی خواست کسه وی سرپیچی کند. و اگر نه هر آینه می بایستی سجده می کرد زیرا اگرمشیت الاهی بر امری تعلق گـرفته باشد، آن کار انجام خواهد شد. حلاج، از سوی دیگر، با فشاری دارد که اطاعت فرمان، در هر حال وظیفهای مقدس است. اهـــ الاهي چيزي است قديم، حال آنکه مشيت و علم الاهي متعلق به آن خواه اطاعت شود و خواه نافر مانی امری ست حادث و بنابراین تابع امر الاهمی است. خداوند وقوع خیر و شر هر دو را خواستار است ولمی فقط امر به خیر می کند.او ما را مأمور می کندکــه کاری را انجام دهیم و از پیش می داند که ما نخواهیم توانست. او می خواهد که ما مرتکبگناه شویم ولمینمی خواهدکه ما با خطایخود مرتكب گناه شويم حلاج چنانكه ماسينيون مي گويــد،

<sup>1)</sup> هما نجا، صفحات ۱۴۸\_۱۴۵

عمیقاً تلخی این محظور « را دریافته و در بیتی که ابن ـ خلکان روایت کرده است آن را توضیح می دهد:

به دریاش افکند با دست بسته بدوگفت: زنهار تا تر نگردی!\

این شعر می تواند، آخرین سخنان ابلیس باشد، که، با تظاهر به اینکه راز عنایت الاهی را در یافته، خود را به نومیدی تسلیم می کند. حلاج، بهرحال، می دانست که ذات الاهی محبت است و می دانست که جوهرمحبت تحمل است بی آنکه دلیلی خواسته شود. شایستهٔ ولی خقیقی این است که توجهش تنها معطوف ذات حق باشد و عبودیت کامل را تحقق بخشد و امر او را اطاعت کند. بدون توجه به اینکه چه رنج و عنائسی بر او رانده شده است. چنین می نماید که جان کلام مذهب حلاجهمین است و از اسناد و مدارکی هم که توسط شاگردان او بدست می آید چنین دو تااز این

<sup>\*</sup> Dilemma

۱) وفيات الاعيان، چاپ دى سلان De Slane ص ۲۱۷

«از ابراهیم بن فاتك روایت كردند كه گفت: چـون حسین بن منصور را آوردند تا بر دارکنند چشمش که بسر چو بهٔ دار و میخها افتاد بسیار بخندید چندان که چشمانش بر از اشك شد. يس در قوم نگريست و شبلي را در ميان ایشاندید. بدوگفت: ای ابو بکر! آیا سجادهات را بهمراه داری؟ گفت: آری، ای شیخ. حلاجگفت: آن را بگستر و شبلی آن راگسترد. حسین بر آن سجاده دو رکعت نماز گزارد، و من نزدیك او بودم. در نخستین ركعت سورهٔ فاتحه را خواند و این سخنان خدای تعالی را «و شما را به شمهای از خوف و گرسنگی آزمون کنیم و بــه کاهش مال و جانها ومیوهها. ومژدهبده شکیبایان را، آنان کـه چون مصیبتی برایشان رسدگویند: ما از آن خدائیم و بــه سوی او بــاز میگردیم. اینانندکه صلوات و رحمت بر آنان استاز پروردگارشانو هم اینانندکه رستگاراناند»<sup>۱</sup> و در رکعت دوم سورهٔ فاتحه را خواند و ایــن آیات را «هـر جـاني مرگ را خـواهد چشید و همانـاکـه شما

<sup>1)</sup> قرآن،سورهٔ سوم، آیهٔ ۱۸۲

یاداشهای خو د را دریافت می کنید، بسروز رستاخیز، هر که از آتش بر کنار ماند و به بهشت در آید، فائز شده است. و نیستزند کی این جهانی جز سرمایهٔ غرور ۱» وجون سلام باز داد چیزهائی گفت که بخاطر ندارم و آنچه بیادم مانده است اینهاست: «بار خدایا تـرا سو گند میدهم بــه حق قــدُ مـَـت بر حدوث من، و بهحق حدوث من در زير ملابس قد م تو که شکر این نعمت را برمن ارزانی داری نعمتی که بر من بخشیدی و اغیار را محروم کردی از آنچه بر من گشو دی از طلعتهای دیدار فر خندهات و آنچه را که بر من بخشیدی، از نظر در مکنونات رازهایت، بر جزمن حرام کردی. اینان بند گان تو اند. به تعصب دین تو ،برای کشتن من، گرد آمده اند و برای تقرب به در گاه تو . بر ایشان بیخشای! چراکه اگر تو آنچه را بر من گشو دی برایشان گشوده بودی آنچه کردند نمی کردند و اگر نهان کرده بودی از من آنچه را از ایشان نهان کرده ای، من بدین آزمون گرفتار نمی آمدم، پس سیاس ترا بـاد در آنچه می کنی و در آنچه اراده داری». سیس خاموش ماند و نهانی چیزی

<sup>1)</sup> قرآن، سورهٔ دوم، آیات ۱۵۲\_۱۵۰

نجوا می کرد. پس ابوالحارث سیتاف \* ضربهای بر او زدکه بینی او را برید وخونبرمحاسن سپیدش جاری شد. شبلی صیحهای زد و جامه بر درید و ابوالحسین واسطی و جماعتی از مشاهیر صوفیه از هوش رفتند و نزدیك بود که فتنهای بپای خیزد». ۱

در یک مورد دیگر، همان مرید، به دیدار حلاج رفت. درسرای او. و چون حلاج او را دید گفت: «در آی و هراسان مباش!» گفت: پس من به درون سرای شدم و در برابرش نشستم. دیدم که چشمانش همچون شعلهٔ آتش است. سپس مرا گفت: ای فرزند! گروهی از مردم به کفر من گواهی می دهند و گروهی بر ولایتم، آنان که بر کفر من گواهیمی دهندنزد من و نزدخدای دوست داشتنی ترند از آنان که در حق من به ولایت معتقدند. پرسیدم: چررا، ای شیخ! گفت: از آن روی که آنان که به ولایت من عقیده ای شیخ! گفت: از آن روی که آنان که به ولایت من عقیده

<sup>\*</sup> مير غ**ض**ب

<sup>1)</sup> Massignon, Quatre Textes inedites relatifs 'a la biographie d'al-Hosayn ibn Mansour al-Hallaj (1914) P. 51

دارند از روی حسن ظن ایشان است به من و آنان که بر کفر من گواهی می دهند از تعصب ایشان است در امر دین. و هر که در دین تعصب ورزد، نزد خدای محبوب تر است از کسی که نسبت به دیگری حسن ظن نشان دهد. پس مرا گفت: «چه گونه خواهی بود آنگاه که مرا بینی بیدار آویخته و کشته و سوخته و آن خوشترین روزی از روزهای سراسر زندگی من است» پس مرا گفت: «منشین، و برو در زینهار خداوندا».

یك روز حلاج به جامع منصور در بغداد در آمد و گفت: «ای مردم! یك چیز از من بشنوید!» پس جمع کثیری بر او گرد آمدند، بعضی دوستدار و بعضی منكراو. پس گفت: «بدانید که خداوند تعالی خون مرا بر شمامباح کرده است، مرا بکشید» بعضی گریستند. و عبدالودودبن سعید بن عبدالغنی (راوی داستان) از میان جمع پیشرفت و گفت: «ای شیخ! چه گونه مردی را که نماز می گذارد و روزه می گیرد و قر آن می خواند بکشیم؟» گفت: «ای شیخ! آن معنائی کهمایهٔ جلوگیری از ریختن خونها می شود

<sup>1)</sup> هما نجا، ص ۵۴

نه نماز است و نه روزه و نهقرائت قرآن. پس مرابکشید و به اجر خود برسید تا من نیزآسوده شوم\».

در تصوف اسلامی، نماز، بزرگترین شاهدی است بر شخصیت صوفی. اما نه نمازی که به صورت معتاد گزارده می آید، بلکه نماز آزاد، یعنی دعا بویژه گفتگوی عاشقانه با حق: مناجات، آنگاه که صوفی از ژرفای جانش سخن می گوید. یکی از نمونه های باقی مانده از مناجاتهای حلاج را پیش از این آوردیم و اینك نمونه ای دیگر:

«من بدانچه از روائح نسیم محبت تو می شنوم و بدانچه از بوی خوش قربت تو احساس می کنم، کوههای استوار و سر بلند را به چیزی نمی شمارم و زمینها و آسمانها را به چشم حقارت می نگرم. بحق تو که اگر بهشت را به لحظه ای از وقت من بفروشی یا به نفسی از آتشناك ترین نفسهایم، آن را نخواهم خرید. و اگر دوزخ را، با همه الوان عذابی که در آن است، بر من عرضه داری، من آن را خوشتر می دارم از حالی که در آن، تو، از من پنهان باشی. پس بر خلق ببخشای و بر من نه. و بر آنان رحمت آور و

<sup>1)</sup> Massignon, Quatre textes. P, 63

بر من نه. من برای خود، بر تو، احتجاجی نخواهم کرد و ازتو چیزی در حق خود نخواهم خواست. با من آنچه خواهی کن<sup>۱</sup>»

افسانههای حیات یك قدیس، بیش از آنکه و اقعیت را به ما نشان دهد، تأثر ات شخصت او را نشان مي دهد. ارزش تاریخی این اسناد، هر چه خو اهد گو باش، ولی این اسناد یك چیز را نشان می دهد و آن اینکه تجربهٔ مذهبی حلاج توسط نزدیکان او چگونه تلقی می شده است. این تصویر، تصویر عجیبی است و من برآنم کـه تصویـری است حقیقی. شما بسی گمان توجه کردهایدکـه بعضی از نو احی این تصویر از سرچشمههای مسیحی گرفته شده استـالبته منظورم حرصي است كهبر ایثار و فروتني در آن دیده می شود و از همه برتر اندیشهٔ ولایت که از رهگذر تحمل آزمونها به كمال خود رسيده است. مي توان براين عقیده بود که حلاج نظریه ای در باب تجسد \* داشته است

۱) هما نجا، ص ۷۸

<sup>\*</sup> Incarnation

و دعای او که: «بر خلق ببخشای و بر من نه و بــر ایشان رحمت آور و بر من نه. من برای خود بــرتــو احتجاجی نخو اهم کرد». چنینمی نماید که نظریهای باشد در قربانی کردن ذات و ایثار. اینکه وی قائل به وحدت وجو دنبوده است، اینك، بر شما بوشیده نیست. او همانند تمامی صوفیان عصر خویش، همقائل به تنزیه است و هم قائل به تشبیه. و این نشانه ای از قوت شخصیت اوست که «اناالحق» او، دو سوی این تنزیه و تشبیه را یگانه می کند. ابلیس را بعنوان قهرمان حقیقی نوع اول (تنزیه) می داندو کاملترین صورت نو عدوم (تشبیه)رامسیح. پیش از آنکه بحث درباب حلاج را به پایانبرم باید اعتراف کنم که رهین تحقیقات آقای ماسینیون هستم کهمآخذ ومراجع بحث دربابحلاج را گرد آوری کرده و من دراین بحث از آنهااستفاده هابردم و نیز باید به سعهٔ اطلاع و درستی حدش ایشان، در فهم متون گرد آورده شده و تأویل آنها، اعتراف کنم ۱.

<sup>1)</sup> اثر ماندگار او در دو مجلد تحت عنوان؛

La Passion d'al-Hosayn ibn Mansour al-Hallaj چاپ پاریس در ۱۹۲۳ نش یافت و من نتوانستم در این بحث از آن استفاده کنم، دیر شده بود.

شخصیت دیگری که از انواع خود، متمایز است و بــاآنها اختلاف كاملي دارد، ابو حامد غزالــي است. مسلمانان، بسیار، در بارهٔ او گفتهاند: «ا گر پیامبری بعد از محمد ص مي بود، هر آينه غزالي آن بيامبر بود» اگرچه زندگی غزالی، وسیعتر از این است که در حوزهٔ ایــن سخنرانیها قرارگیرد، بلکه، در حقیقت، ارتباط آن بااسلام بيشتر است تا با تصوف. بـا اينهمه از جنبهٔ تصوف است کهاو تجربههای اشراقی یی بدست آورده است که تمام آثار او ملهم از آنهاست و نام اورا بـا احیاء علوم دینی همراه کرده است. شما با دورهٔ زندگی او آشنائی دارید، دست کم خطوط برجستهٔ آن برای شما روشن است و میدانید که وی در حوزهٔ مباحث کلام سرشت انتقادی یمی داشته است و می دانید که چه گونه «در آغاز نو جوانی بسرای وى اتفاق افتاد تا عقاید و آرائی را، کــه بــهگونهٔ تقلیدی پذیرفته بود، رهاکند». و نیزکیفیت جستجوی او رابرای رسیدن بهعلم یقینی می دانید و اینکه نیافتن چنین علمی چه گونه او را به شکاکی واداشت و چه گونیه بحرانی را گذراند تــا اینکه سر انجام «نور الاهی» بــر دلش تافتن گرفت تا قدرت تفکر را بازیافت. و می دانید که چه گونه

به کتب صوفیه هدایت شد و مقصود خویش را در آنجا یافت و در طریقت ایشان راه رسیدن بسه حق و یقین را بدست آورد. و می دانید که چه گو نه وی، با اینکه خو در ا در موضعی نا درست می دید (مقام استادی علوم الاهی در بغداد) نمی تـوانست خود را از حیات ایـن جهانی دور كند. چندان كه در نتيجهٔ اين كشاكش اخلاقي سلامتش زیان دید و با نا امیدی به خداوند بناه برد و خداوند فدا کاری را بر او آسان گردانید. و می دانید کـه چه گونـه بغداد را رها کود و ده سال در عزلت نشست و در خلال آن تصوف را آموخت، نـه از کتابها، بلکه از تجربههای عملی خویش، وپس از اینکه درمدتی کوتاه تعلیم عمومی خود را آغاز کر دبهزاد گاه خویش، توس خراسان، باز گشت آنجاکه بسال ۱۱۱۱ م درگذشت.

تمام این ماجراها را غیزالی در کتاب خود المنقذ من الضلال گزارش می دهد. این کتاب در زمینه های مربوط به زند گینامهٔ وی با تجربه های سنت او گوستین ، آنگونه کسه در کتاب اعترافات وی ثبت است، شباهت بسیاری دارد. غیزالی، بمانند سنت او گوستین، در رسیدن به

حقیقت دو مرحله رااز یکدیگرجدامی کند. مرحلهٔ نخستین مرحلهٔ کشف و اشراق الاهی است که او را از بیابان شك نجات بخشید. وی در چند کــلمه از آن دوری مـی گزیند و می گوید:

«تاآنگاه که خداوندآن بیماری را شفا بخشید و نقنس به صحت واعتدال خود بازگردیدومن به ضروریات عقلیه، که پذیرفته و قابل اطمینان است، با یقین و امن خاطر، بازگشت کردم و این بواسطهٔ نظم دلیل و تسرتیب کلام نبود بلکه بوسیلهٔ نسوری بودکه خداوند در سینه افکند و آن نور، کلید بسیاری از معرفتهاست ».

دراینجا غزالی اشارتی دارد به سخن پیامبر که از آن حضرت معنی قول خدای تعالی را پر سیدند: «هر که را خداو ند بخو اهدر ستگاری بخشد، سینه اش را برای اسلام می گشاید». (قرآن: سورهٔ ششم، آیهٔ ۱۲۵) و او فرمود نوری است که خداوند در دلها می افکند و سینه را گشادگی می بخشد و

۱) المنقذ: (چابقاهره ۱۳۰۹ هجری) ص ۵. (و چاب فرید جبر، مجموعة الروائع الانسانیة بیروت ۱۹۶۹ ص ۱۳–۱۳ مترجم)

نشانهٔ آن دوری گزینی از سرای غرور است و بازگشت به سوى سراى ابدى». و اين كلمات كـ غزالي نقل مي كند نشان دهندهٔ راهی است که وی در آستانهٔ سیری کر دن آن بوده است. اما مرحلة دوم توبة او، با مرحلة اول فاصلة درازی داشته است. اکنون او می توانست با نور ایمان سلوك خود را ادامه دهد هر چند ايماني بود نه چندان مناقشه نایذیر. او هنوز یك جوینده بود و در مورد راهی کـه او را بـه هدف بـرساند چندان متیقن نبود. در میان معاصرانش چهار گــروه از مردم بودند کــه وی می بایــد دعویهای مذهبی ایشان را مورد بررسی قرار دهد و اینان عبارت بو دند از متكلمان، فلاسفه، و تعليميان يا معتقدانبه امـام معصوم، و صوفیه. تحقیقات و رد وایرادهای او در پیر امون کلام و فلسفه و آنچه می تواند بعنوان کاتو لیسم\* اسلامي خو اندهشو د چند صفحهاي از كتاب المنقذ را فرا می گیرد، وی سیس به نقطهٔ او ج می رسد که من باید به همان گونه که در متن اثر او آمده است، برای شما، نقل کنم، ا گر جه با اندكي تلخيص؛ وي مي گويد:

<sup>\*</sup> Popery

«بس آنگاه همت خویش را متوجه طریق صوفیه كردم ودانستم كـ دراه ايشان، همانا، بهعلـم وعمل تمـام می شود. وحاصل علم ایشان بریدن عقبههای نفس است و یالایش از اخلاق ناستو ده وصفات خبیثه تـــااز آن رهگذر به زدایش دل ازغیر خداوند رسد وبه ذکر خداوند آن را بيارايد. اكنون علم براى من آسان تراز عمل بود. پس بآ موختن علم ایشان پرداختم از طریق مطالعهٔ کتب ایشان [از قبیل قوت القلوب ابوطالب مكي (رحمه الله) وكتب حيارث محاسبي ومتفرقات مأثوره ازجنيد وشبلي وابويزيد بسطامي (قدسالله ارواحهم) وجز ایشان ازمشایخ\*]. تا بدانجا که بركنــه مقاصد عملية ايشان اطلاع حاصل كردم وآنچه از رهگذرشنیدن و آمـوختن ازطریقت ایشان، امـکان داشت آموختم وبرمن آشكارشدكهبرجستهترين ويؤكى ايشانآن چیزی است که آموختنی نیست، بلکه ازطریق ذوق وحال است واز رهگذر تبدل صفات که می تو انبدان رسید. چه مايەفرقاست...ميان آنكەتعرىف مستى رابدانى....و آنكە مست باشی زیر امست تعریف مستی و علم آن را ندارد، او مست است وچیـزی از آن نمیداند و آنکه هشیار است تعریف

<sup>\*</sup> از نسخهٔ تصحیح فرید جبر که با نسخهٔ مورد استفادهٔ نیلکسون تفاوت داشته ترجمه و نقل کردیم. (مترجم)

مستی وارکان آن را نیك میداند ولی چیزی ازمستی با او نیست. پس بهیقین دانستم که آنان، یعنی صوفیه، ارباب احوال اند نه اصحاب اقوال ودانستم که آنچه از رهگذر علم بتوان فــرا گرفت من آموختهام وچیزی باقی نمانــده مگر آنچه راهی بدان ازطریق شنیدن وعلمنیست، بلکه ذوق وسلوك درآن مي بايد. از علومي كه درآنها ممارست كرده بو دم وراههایی که بههنگام تحقیق در دو صنف علوم شرعی و علوم عقلی پیموده بودم، ایمانییقینی بهخداوند وبهنبوت و به رستاخیز، برایم حاصل شده بود. این اصول سه گانهٔ ایمان درنفس من رسوخ یافته بود نــه بهدلیلی خاص بلکه بااسباب وقرائن وتجاربي كه تفاصيل آن قابل شمارش نيست وبرمن آشکارشده بودکه رسیدن بهسعادت آخرت جــز از رهگذر پرهیز گاری وبازداشتن نفس ازهواها ممکن نیست. و دانستم که سَر همهٔ اینها قطع علاقهٔ قلب از دنیاست به دوری گزیــدن ازسرای غــرور وباز گشت بهسوی سرای ابدی و روی آوردن به خدای تعمالی با منتهای همتت... پسآنگاه دراحوال خویش نگریستم. دیدمکه غرقه در علایق و دلبستگیهایم. در کارهای خود نظر کردم و بهترین آنها که تدریس و تعلیم بود. دیدم کـه در آنکار توجه من برعلومی بوده است که اهمیتی ندارندودرطریق آخرت از آنها سودی نتوان بسرد. سپس درباب نیتت خویش از تسدریس، اندیشه کردم، دیدم که خالص از برای خداوند نبوده است بلکه باعث ومحرك آن جاه طلبی وانتشار آوازه بوده است. پس دانستم که برپرتگاهی سهمگین ایستادهام و برلبهٔ آتشدوز خام اگر به تلافی احوال گذشته بر نخیزم.»

غزالی این ستیز درونی خودرا بازبانی بسیار زنده توصیف می کند که چگونه در روحش بهمدت ششمه استمرار داشت. یك روز عهرم جهرم می کرد تابغداد را رها کند وهمه چیزرا فهدا، وباز کار را بهفردا مو کول می کرد. غزالی منادی ایمان را می شنید که او را بهرحیل میخواند و چون گامی فرا پیش می نهاد، شهوات ولذتهای این جهانی او را بازپس می کشید. وی درنتیجهٔ ستیز این نیرو، قدرت سخن گفتن را از دست داد. و هر چه کوشید که به کار تدریس ادامه دهدیارائی آن را نداشت و بهمالیخولیا مبتلا گردید و از هضم غذا عاجزشده بود و پزشکان از علاج او نومید شده بودند و او سرانجام خود دست از همه چیز

المنقذ، صفحات ٢١\_٢٥ (ص ٣٤ چاپ بيروتم.).

«وچون ناتوانی خویش را احساس کردم واختیارم از دست بشد، به خداوند پناه بردم، پناه بردن کسی که درمانده است و هیچ چاره ای ندارد. پس آنکس که یار درماندگان است دستم بگرفت و چشم پوشی از مال و جاه و خاندان و فرزندان و یاران را برمن آسان کرد.»

غزالی بدینگونه به تسرك بغدادگفت. بدین قصد که دیگربدانجا بازنگردد و در آنهنگام عمرش سیوهفتسال بود. به شام رفت و در آنجا بمدت دوسال ازمردم درعزلت زیست و به ریاضات و مجاهدات صوفیه می پرداخت و تسا هنگامی که در گذشت، یعنی بیست و سه سال پساز گریز از بغداد، قسمت اعظم زند گانی او، زند گانی یك صوفی بود.

آنچه غزالی از تجربهٔ خود در تصوف یاد کرده است جایی برای تردید باقی نمی گذارد که وی معرفت یقینی را در آنیافته است، همان معرفتی که هدف جستجوی

<sup>1)</sup> المنقذ، ص ٢١ پائين صفحه. (٣٧ چاپ بيروتم.).

او بو د. امّا بااینکه تعلیمات اخلاقی ودینــی او ریشه در تصوف داشت و بااینکه نوشته های او اشباع شده از اندیشههای صوفیانه است، اوخود فراتر ازیك صوفی بود و گرنه کارهایی را که انجام داده است نمی تو انست انجام دهد. چرا کـه او روش فلسفهٔ انتقادی را برای استدلال بر اینکه دین بر ای انسان امری است طبیعی، به کار می برد، وبراى نشان دادن اينكه همهٔ نيروهايي كه ويژهٔ انسان است ازقوهای سرچشمه می گیردکه نه ازین جهان است ونه از طبیعت این جهان، و آن همان نیروئی است که انسان به وسيلة آن قدرت اتصال بهعالم حقيقترا بدست مي آورد. واینکه احساس دینی، درکاملترین مظاهرش ــ مثل احساس انبیا واولیا ـ اگرچه از اموری استکه در خرد انسانی نمی گنجد، امّا ریشه درطبیعت انسانی دارد. تمام این نکات درکتب معروف صوفیه مشاهــده می شود « خــدا آدم را برصورت خـود آفرید.» و «هر کس خویشتن خویش را بشناسد، پروردگار خدو د را شناخته است.» امّا غزالـي بجای اینکه این مسأله را رازی از رازهای الاهی ـ کـه ویژهٔ بر گــزیدگان است ــ بشمار آورد، آن را بـراساس روانشناسی موردبحث قــرار میدهد و به شیوهای که عقل

وجان همهٔ طالبان حقیقت از آن خرسند است آن را مورد بررسی قرار می دهد. در اینجاست کسه نیروی او آشکار می شود، وشایدهم ناتوانی او. زیرا، او، جنبهٔ شخصیت خود را فراموش می کند یامی تو انگفت کـه شخصیت او بدشواری خودرا درصورت تجربهٔ مستقیم مذهبی جلوه گر مى كند. البته بايد فقراتي از المنقذ، كه مربوطبهزند كينامة اوست، ازین حکم برکنارنهاده شود. غزالی درباب حیات روحی خود پساز ترك بغــداد، چیزی به مــا نمی گوید. وپرده می افتد. باید به اطلاعاتی دلخوش کنیم که براساس آنها، اموری غیرقابل وصف براو ظاهر می شده است. سیس غیزالی به توصیف مختصری می پردازد دربیات مرحلهای که صوفی درسلوك بهمقام قربالاهی آن را طی مي كند. اخيراً، مقايسة جالبي ميان شخصيت غزالي وسنت اوگوستین انتشار یافته که درآن مؤلف، یك محقق جوان آلمانی، توضیحمی دهد که درحالی که شخصیت او گوستین ازخلال زنـدگیش در ارتبـاط باشخص مسیح و خداونـد به كمال رسيده است، حيات روحي غزالي درجائي بهاوج ميرسدكه بهحقيقت نبوت اعتراف ميكند ودربرابر اوامر دين تسليم مطلق مي شود. برطبق اين نظر:

«غز الي، حتى بهنگامي كه بزبان اعجاب وستايش درفضایل اخلاقی محمد ص سخن می کوید ازحد این نکته تجاوز نمی کند که وی معصوم از خطا بوده است و اینکه آنچه بروی نازل شده است، بطلان پذیر نیست و اینکه وی بهعلمالیقین دست یافته بوده است که جای شك وانتقاد نیست وبهمهـر صفات و فضایل اخلاقی یی کـه وی بدان شهر ت یافته، تأییدشده است. درست درهمین جا نیز، که او گوستین عمیق ترین احساسات خودرا اظهارمی دارد، غزالي را مي بينيم كـه بامسائل مربوط بـه عقـل واستدلال دست بگریبان است. آری حقیقت این است که غزالی گامی درجهت تجارب ماوراء عقل برداشته، اما شخصیت او بحدّ کافی نیروی آن را نداشته است که این راه را تما پایان ادامه دهد و بههمین دلیل همواره بههمان نقطهای باز می گردد که از آن آغاز کرده بود: یعنی مسألهٔ علم یقینی یی که شك را درآن راه نباشد. به يك معنى تـراژدى حيات غزالي همين جاست.»\

آشکار است که اندیشه های مربوط به شخصیت را

<sup>1)</sup> H. Frick Ghazalis Selbstbiographie: ein Vergleich mit Augustins Konfessionen (Leipzig, 1919) – p. 80.

درمسیحیت واسلام بدون سخن گفتن ازشخصیت مسیح و شخصیت محمد نمی توان مورد بحث قرارداد، زیرا صورت نوعیه، خواه تاریخی باشد وخواه ذهنی، ضرورة طبیعت هرنوع تقلیدی از آن را تعیین می کند. فکرشخصیت در مسيحيت، يعنى انديشة ارتباط شخصى باخداوند، درحقيقت انـدیشهٔ مسیحیت است دربـاب مسیح و فکـرشخصیت در اسلام درحقيقت انديشة اسلام است درباب محمد ص. البته هیچ یك ازاین اندیشهها هیچ استاندهٔ ثابت و مقرری را نشان نمی دهند و درطول زمان مورد تغییر و تحول هستند. در آغاز دور از یکدیگرند. و سیس با گذشت زمان اندك اندك به يكديگر نزديك مي شوند. در سخنراني آينده نشان خواهم دادكه چه گونه مسلمانان قرونميانه بعضي ازصفات مسیح را به محمد ص داده اند، همان صفاتی که قدیس ـ يوحنا وقديس پولس، مسيح را بدانهـا ستودهاند وچنين می نماید که در دورهٔ حاضر کار باژگونه شده است چرا که امروز غربیان می کو شند کیه همان اندك مایه از صفات الاهي يي كه محمد خودرا بدان ستوده است براي مسيح باقى بگذارند.

مسألهٔ رابطهٔ غزالی باپیامبر، بادشواریهایی همراه است. اهمیت موضوع درنظر غزالی، از کتاب المنقذ بخوبی دانسته میشود. در آنجا بحث از توبهٔ آخرین او، فصلی را درباب حقیقت نبوت بهمراه دارد. حقیقت نبوت؛ این بود پاسخ پرسشی که در روزهای شك و تردید خود، از خویش می پسرسید \_ حقیقت چیست؟ بسرای یافتن آن پاسخ، غیزالی می بایستی که صوفی شود و از رهگذر تجربههای شخصی دینی عبور کند، تجربههایی که او را قانع کردند به اینکه انسان خرد گرائی که نبوت را انگار می کند بمانند کور مادر زادی است. اجازه بدهید آنچه را او درباب صوفیه آورده است نقل کنم:

«... تمام حرکات وسکنات ایشان درظاهر و درباطن مقتبس از نور مشکوة نبوت است وجز فروغ نبوت پر تو دیگری برروی زمین نیست که بتوان از آن روشنائی گرفت... و بالجمله هر که را چشیدن چیزی از آن (یعنی حالات متعالی تصوف) روزی نشده باشد، از حقیقت نبوت جزنامی نخواهد شناخت و کرامات اولیا، به تحقیق، همان بدایات کار پیامبران است (یعنی پیامبران با تجربه هائی شبیه بدایات کار پیامبران است (یعنی پیامبران با تجربه هائی شبیه

تجارب صوفیه آغازمی کنند) وبدینگونه بود آغاز حـال رسول ص هنگامی که به کوه حرا پناه برد تا پــروردگار خویشرا عبادت وبااوخلوت کند [تا آنجا که عربها گفتند: محمد به پروردگار خویش عشق می ورزد.»]

غزالی ادامه میدهد که حقیقت نبوت ممکن است بطور غیرمستقیم آموخته شود: از رهگذر مطالعه درپدیدهٔ رؤیا، ومطالعهٔ قـر آن وحدیث و راههای دیگری که او به شرح و توضیح آنها میپردازد. اما فقرهای که دربالا ترجمه شد اشارت آشکاری دارد براینکه او با تجربه کردن چیزی شبیه به طبیعت پیامبر، درباب حقیقت نبوت، بهیقین دست یافته بوده است. تصوری که او از پیامبر دارد تنها به اعتبار مرجع اعلا در مسائل دین و اخلاقی نیست بلکه به عنوان منشأ الهامی است برای حیات اخلاقی و دینی.

من اینك به نظریهٔ باطنی\* غزالی اشارتی می کنم. اوغالباً بهاسراری اشاره دارد که اگرخرد دستوری میداد وازعاقبت افشاء آنها درامان بود، آنهارا آشکار می کرد. وی در یکی از آخرین کتابهای خود مشکات الانوار از موجودی سخنمی گوید بنام«مطاع» (شخص فرمان برداری

<sup>( )</sup> المنقذ، ص٣٣ ( افزوده در [ ] اندالمنقذص ٢٠ چاپ فريد جبر، ٢٠ . esotric .

شده) مطاع خلیفهٔ الاهی است یانایب او، ومدبر اعلای جهان ومی گوید: «نسبت او بهحق (خداوند) همان نسبت خورشید به نورمحض است یانسبت شراره است به جوهر آتش ناب» این سخن چنین می نماید که اندیشهٔ «مطاع» در تفکرغزالی، تصویر دیگری از نظریههای اسلامی درباب کلمهٔ الاهیه Logos است. واگرچنین باشد جای شبههای باقی نمی ماند که منظور وی از مطاع همان امر موجود در قرآن است یعنی فرمان الاهی که خداوند، از رهگذر آن ارادهٔ خویش را برجهان می گسترد و پیامبران وحی خودرا از آن می گیرند آیا «مطاع» صورت تشخیص شدهٔ می امر نیست آیاین تفسیر با روانشناسی غزالی هماهنگی کامل

ا نكاه كنيد به: ه. ت. گايردنر، مشكات الانوار غزائی و مشكلغزائی
 W. H. T. Gairdner, «Al-Ghazāli's Mishkat al – Anwar and the Ghazāli—Problem» in Der Islam (1914) pp. 121–153.

۲) نگاه کنید به

H. Grimme, Der Logos in Südarabien, in Noldeke – Festschrift, 1,453 Foll.

<sup>\*</sup> personification

۳) مقایسه کنید با ابن العربی، تدبیرات چاپ نیبرگ، س۱۲۲ سام ۱۰۶ و مأخذقبلی، Einleitung صفحات ۱۰۶ - ۱ آنجاکه درباب نظریهٔ غزالی درباب Logos (کلمهٔ الاهیه) بحث می کند.

مك دو نالد مي نو بسد: «از يبامبر روايت كر ده اند كه گفت: «خداو ندآدم را بر صورت خویش آفرید.» وغزالی این حدیث را بدینگو نه تفسیر می کند که در ذات وصفات وافعال شباهتی هست میان روح انسان و خداوند و روح انسان برجسم فرمان مىراند هم بدانگونه كه خداوند برجهان. جسم انسان عالم صغيري است دربر ابرعالم كبير و هر جیزء این یك نظیری در آن دیگری دارد. بنابر این، آیا، خداوند بسادگی روح جهان \* است؟ نه. زیرا وی آفرینندهٔ کل است باارادهٔ خویش و حافظ و قادر برویر انگری كل است با ارادهٔ خويش. غزالي بامطالعهاي درباب خودش بهاین نقطه می رسد. نخستین تصور اصلی او این است که اورا ارادهای هست \*\* آنچه اورا تنبّه بخشید اراده بود، نهفكر. ازير داختن بهفكر او نمي تو انست بجايي بر سد حـال آنکه از برداختن به اراده می توان به سراسر

<sup>\*</sup> anima mundi.

<sup>\*\*</sup> Volo ergo sum.

اما كتاب مشكات الانوارغزالي بااين انديشهنوعي تناقض دارد زير ا خداوند بعنوان آفريننده جهان باقي میماند ولـی بههیچ وجـه بطورمستقیم مدبر آن نیست او مطلقاً منہ: ہ است واز آنجا کے گرداندن افلاك باوحدت الاهي منافات دارد اين وظيفه به «كسي كه گردش افلاك به فرمان اوست» یعنی مطاع، واگذارشده است. مطاع عین خداوند نیست. او باید موجود آفریدهای باشد. اما كيست ياچيست اين مطاع؟ گفته شده است كه مراد از آن قطب است، سرسلسلهٔ صوفیان و این پذیرفتنی نیست زیرا مى دانيم كه غزالى همواره عقيدة شيعه را ردكرده است = نظریهٔ اسماعیلیه را درباب امام که نظریهٔ قطب درتصوف، احتمالاً ، از آن گرفته شده است. من بیشتر مایلم که چنین بيانديشم كــه غزالي درين زمينه باتاملات صوفيــهٔ متأخر نــزديك است و اينكــه مطــاع صورت مثــالي\* حقيقت

D. B. Macdonald, Development of Muslim theology pp. 231 Fol.

<sup>\*</sup> archetypal.

محمدیه است، انسان آسمانی یی که خداوند اورا بسر صورت خویش آفرید و او را بعنوان نیرویی جهانی کسه نظام ونگهبانی گیتی از اوست می شمارند بنابرقر آن (سورهٔ هفده، آیهٔ ۸۷) «روح از امر خداوند است» وجیلی صوفی معروف قرن چهاردهم میلادی، می گوید که یکی از اسماء روح الاهی، که کاملترین تجلتی آن در محمد ص بوده است، امراته است یعنی فرمان الاهی و کلمهٔ الاهیه به در از ان هست که غزالی نام مطاع را از

۱) غزالی فراوان به این حدیث اشاره می کند، بطوری راز آمیز.
 مقایسه کنید با گایر دنر در مأخذ پیشین. ص ۱۵۲.

۲) به سخنرانی سوم مراجعه شود.

۳) زمخشری در کشاف (چاپ Nassau Lees ص ۷۸۳) امر را بسه وحی و کلام تفسیر می کند. وی سه نوع معنی بر ای کلمهٔ امر ذکر می کند؛ ۱) آفریدهٔ روحی عظیمی، نیرومندتر از فرشته. ۲) جبر ٹیل ۳) قرآن. نخستین ازین معانی برروح محمدی قابل تطبیق است در همان معنائی که در فوق بدان اشارت رفت. اما سومی: مسلماً، نظریهٔ غزالی درباب Logos (کلمهٔ الاهیه) نیست. امکان تطبیق مطاع بر جبر ٹیل (که در قرآن باصفت مطاع سورهٔ ۱۸، آیهٔ ۲۱، وصف شده است) بنظر میرسد که بااظهار غزالی همساز نباشد (گایردنر مأخذ پیشین ص ۱۴۱) که می گوید، امکان دارد که درجهٔ اسرافیل از درجهٔ جبر ٹیل فراتس باشد. علاوه بر اینها مطاع هیچ جا بعنوان فرشته، نام برده نشده است.

<sup>4)</sup> Studies in Islamic Mysticism, p. 110.

قرآن گرفته باشد (قرآن، سورهٔ سوم، آیه ۲۹) واین خود درباب کلمه الاهیه در اسلام دارای کمال اهمیت است: «بگوا گرشما خدا را دوستمی دارید پسازمن پیروی کنید تاخداوند شمارا دوست بدارد و گناهان شما را بیامرزد و خداوند بخشاینده و بخشایشگر است بگوفرمان برداری کنید از خدا ورسول» وازمیان شما، آنها که بازبان عربی آشنائی دارید، می دانید که مطاع اسم مفعول از «اطاع» است وامر از آن «اطبعوا» است فرمان الاهی براطاعت ازمحمید اشاره به این دارد که، در نظر هرمسلمانی، محمید همان «مطاع» است یعنی کسی که باید از او فرمانبرداری کرد.

اگرفرضیهٔ فوق پذیرفته شود باید معتقد شویم که غزالی معتقد بوده است که معرفت به ذات خداوند، جز برای کسانی که از طریق تجارب صوفیانه درفنا او را شناخته اند، امکان پذیرنیست حال آنکه اراده وقدرت او، از رهگذر عقل یاروح در شخص محمد درجهان تجلی کرده است ولی بهدرستی نمیدانیم که این چنین اعتقادی

ا) بدشواری می توان میان «مطاع» و «امر الاهی» (=روح) که در

درنظر غزالی، چه معنائی داشته است؟ در کتاب المنقذ، پیامبر به عنوان پزشکی که در مداوای ارواح مهارت تام دارد معرفی شده است و به عنوان پیامبری که بر امت خویش مهربانتر است ازمادر و پدری مشفق باید تصدیق کنیم که غرالی نه اینجا و نه هیچ جای دیگر، زبانی که از قرب شخصی سخن بگوید به کار نمی برد. به گفتهٔ اسقف گایردنر «فکرش درقالب کلامی بریخته شده است واگر چه کتابهای او سرشار از یاد کرد و اولیا و توصیف حالات و روابط ایشان با خداوند است اما صفحات اند کی از زند گینامهٔ او اطلاعاتی در باب حیات روحی وی به ما می دهد. شاید منشأ این امر عدم قدرت او بر تعبیر از نفسانیاتش باشد زیرا عبارات او که از دل برمی خیزد عقل نفسانیاتش باشد زیرا عبارات او که ازدل برمی خیزد عقل

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

قرآن ذکرشده است، تماین قائلشد. درعین حال که هیچ دلیلی وجود ندارد که غزالی امر یا روحرا بر محمد اطلاق کرده باشد، اما چندان هم دور نمی نماید که تطور طبیعی نظریهٔ اوباشد در باب جوهر وحقیقت انسان ومنشأ الاهی نبوت.

<sup>1)</sup> المنقذ ص ٣٣.

<sup>2)</sup> intimacy.

<sup>3)</sup> Canon Gairdner.

<sup>4)</sup> theological

را درسیطره می گیرد واحساس را برمی انگیزد، پیش از آنکه ما بدانیم آنها نمی تو انند ما را تحت تأثیر قرار دهند مگر آنکه ازیك جهش احساس درونی برخاسته باشند ـ همان که تنیسون آن را «ژرفاهای ناپیمودنی شخصیت» می خواند.

من توصیه می کنم که جویند گان اطلاع درباب غزالی کتسابچهای را که جسرالد گولد ۲ نوشته و بسرای نخستین بسار چهسار سال قبل تحت عنوان «دست کمسك : مقالهای درفلسفه ومذهب برای ناشادان ۳ منتشرشد مطالعه کنند . تجربهٔ مسذهبی، روش، و بسیاری از اندیشههای این نویسنده شباهت عجیبی دارد با این بزرگ خدا جوی مسلمان . اکنون مجال آن را ندارم که به تفصیل مواردمشابهت این دورا نشان دهم، اما دلم می خواهد، بدون هیچ گونه تفسیری، یك یادوفقره را که می تواند تلقی دینی غزالی را بهتراز هرچیز دیگری که من خوانده ام، بخوبی تصویر

<sup>1)</sup> tennyson.

<sup>2)</sup> Gerald Gould

<sup>3)</sup> The Helping Hand an essay in philosophy and religion forthe unhappy.

کند، نقل کنم، ارزش آنها بااین واقعیت افزون می شود که بااینکه نه جنبهٔ عرفانی دارند و نه جنبهٔ کلامی، در زمینه های مشترك انسانی به غزالی نزدیك می شوند و همین است راز نهانی سرزندگی آنها، یعنی زمینه هایی که غزالی در حل مشکلات دینی خود غالباً بدانها بازمی گردد.

آقای گو لدمی گوید: «اگردین آخرین سخن درباب هر مسأله اى از مسائل است، پس بنا چار، تا آنجا كه كتاب ارزش ياحقيقتي داشته باشد، كتابي مذهبي خواهد بود... پياممن بيام کسی است که در جستجوهایش گرفتار دشو اری شده، و به کسانی است که در د شو اری سرگرم جستجویند. من به عنو ان يكواعظ ديني هيچ نو عصلاحيتي ندارم جزآن چيزي كه درنظرعرف برای عدم اهلیتت انسان، درکار وعظ دینی کافی است و آن اینکه: من مردی هستم شریك دیگران در گناه و به همان تلخیهائی کـه دیگر آن گرفتارند، گـرفتـار. همچون هزاران ومیلیونها نفردیگر، بارها درتیر گیهای شك وترديد سرگشته شدم وازخويش، نهاين عقيــدهياآن عقیده، بـل هرنوع هـدایتی و هرنوع معیاری و هرنوع اندیشهٔ دینی یی را برسش کردم و در پایان این جستجو، چنین می پندارم کهرهنمونی یافتم ویقینی از و اپسین روشنائی. رهنمونی ویقینی از آن دست که هر کس می تواند در جستجوی خود بدان دست یابد. دوباره و دوباره، من، به مشترکترین تجربه ها راه بردم، امکان جهانی امید چیزی کـه از دیرباز شناخته شده بوده است ومن می کوشم آن را درجامهای وترتیبی نوعرضه کنم. ومن بهبررسی مسائل بسیاری خواهم پرداخت که هرکس به مسائل فلسفه ودین آشنائی داشته باشدآن را میشناسد. ولی من درین بحث هیچیك از محققان فلسفه یادین را مخاطب قرار نمی دهم امّا از آنجاکه من خودسالها دانشجوی این مسائل بودهام این بحث را همچون دانشجویان، یا بسرای دانشجویان، نمينويسم. اين بخشي ازتعهد وقصد من است كــه ازنقل عبارات کتابهایی که بامذهبوفلسفه سروکاردارد ـ بعنوان موضوعاتي موردبحث وجدل ـ اجتناب كنم واگر به بعضي حقایق شناخته شده اشارتی می کنم یابـه نظریاتی درفلسفهٔ نظری وروانشناسی می پردازم به عنوان ارجاعی خواهــد بود بهملحقات وتوابع موضوعات اصلى. موضوع اصلى من توسلتی است از تجربهای مشترك به تجربهای مشترك هدف من این است که حقیقتی جوهری را، همانگونه که بهمن رسیده است، بهدیگران برسانم.»

شما می توانید، تقریباً، تمامی این مطالب را، یا به تصریح یابه اشاره، در غرالی بیابید. باردیگر مسألهٔ تو به را در نظر بگیرید. غزالی تو به را به عنوان یك تجربهٔ عام انسانی نشان می دهد، نتیجهٔ ضروری خودشناسی و همین نیز نظر آقای گولد است:

«توبه، شناخت تنهائی خویش است (که مسئولیت دربرابرکارهای گذشته را درخود دارد.) و ثنویت خویشتن خویش (که اشارتی دارد به رهائی اکنون نفس ازبند گذشته.) یك مسیحی از طریق دین خود این اطمینان را دارد که نمی تواند مورد بخشایش الاهی قرار گیرد مگر آنکه گامی عملی در رأه باز گشت از گناه بردارد: یكنفر لا ادری مشرب احساس آرامش در ضمیر خود ندارد، وبر

<sup>1)</sup> op. cit. p. 1-4.

۲) مقایسه کنسید با:

J. Obermann, Der philosophische und religiose - Subjektivismus Ghazalis pp, 231 Foll.

<sup>\*</sup> Agnostic.

احساس شرم و تنزل خویش ـ که حاصل شناخت و قو ع خود در گناه است ـ نمی تو اند پیـروز شود مگر آنگاه که گامی عملی در راه بازگشت از گناه بردارد.»\.

نتیجه گیری آقای گولد، کاملاً دارای همان روحیهٔ غزالمی است:

«بطور خلاصه تعالیم دین دراین مسأله درحقیقت نوعی ازقرائت یا تأویل آن است درپر تو بعضی عقاید و تجارب عام انسانی که هر کس باکمترین احساس دینی یی از آن نا گزیر است. ومن تصور می کنم دارای کمال اهمیت است که غیر مذهبی ها نیز باید این را بدانند: باید بدانند که برعکس آنچه بعضی تصور می کنند دین چیزی شگفت و دور از احساس ها و حیات روزانه عرضه نمی دار و یا آرامشی که به انسان می دهد چندان هم به مفاهیم دور و مجر دی، که انسان عادی و ساده از درك آن نومید است، مجر دی، که انسان عادی و ساده از درك آن نومید است، او بیست: و در مجموعه ای از قو اعد و احکام، که سلطهٔ آنها از نیروهای «فوق طبیعت» است، تجسم نمی یا بد تاا گر

<sup>1)</sup> The Helping Hand pp, 71-81.

فوق طبیعت نتواند معنایی در ذهن بیسابد برای آن قواعد واحکام هم جایی در دلها باقی نماند. حقیقت ساده درست درمقابل تمام این خطاها جای دارد. مسیحیت (ودر بسیاری ازمذاهب دیگرهم این حقیقت وجود دارد اما در اینجا ما فقسط بامسیحیت به عنوان یك نمونه سرو کار داریم.) در تعالیمش باحر کات هر کدام از دل و ذهن سرو کار دارد.»

آقای گولدمی پرسد: «چیستجوهر آن یقینی که در دین بدان می رسیم؟» و پاسخ می دهد که: «شخصیت است که خط شاخص است. و کلید معمتای ماست. سنجهٔ دین آرامش شخصی و روحی است، طمأ نینهٔ خاطری است که برای ما به حاصل می آورد» آقای گولد این را در مسیحیت یافته و غزالی در اسلام – در پیامبر که خداوند اورا دوست می دارد و مورد محبت و عشق تمام کسانی است که خدا را دوست می دارند و اورا فرمانبرداری می کنند.

قصدم اين بودكه ملاحظاتي پيرامون جلال الدين

<sup>1)</sup> The Helping Hand, pp. 81 Fol.

<sup>\*</sup> Test.

٢) هما نجا ، ص ٩٣

رومی دراینجا یاد آورشوم ولی ناگزیرم که آن را بهجلسهٔ آینده مو کول کنم زیرا وقتکافی باقی نمانده است. برای اینکه غزالی آخرین سخنان را گفته باشد، بهمن اجازه بدهید که مناجات و دعای زیبائی را که المنقذ با آن به پایان می رسد برای شما یکبار بخوانم:

«ازخدا خواهانیم که ما را درشمار آنانی قراردهد کسه برگزیده واختیار کرده است وبهسوی حق راهنمونی وارشاد کرده است ویاد خودرا بدیشان الهام کرده تااورا فراموش نکنند وازشر نفس، آنان رازینهار بخشیده تا به جای حقدیگری را برنگزینند و آنانرا ازبرای خویش وویژهٔ خود قرار داده است تاجیز او را ستایش وسپاس نگزارند.»

١) المنقذ، ص ٣٤



ییش از آنکهبحث خود را در باداندیشههای مربوط م نظرية خلافت [الأهيه] يا نيابت [از حق]، كه از طريق آن جهان در ارتباط شخصی با آفرید گار خود قرار می گیرد، ادامه دهم میخواهم از شما تقاضاکنم،نشاط خاطر را،به شاعری تو چه کنید که شخصیت او در «زبانعو اطف و تخیل بیشتر تجلتی می کند تــا در زبــان عقل و تفکر»<sup>۱</sup> جلال الدین رومی معتقد بودکه عقل، در مقابله بـا عشق، امری است شیطانی<sup>۲</sup> وی به علمسنتتی و آموختنازرهگذر کتاب به چشم تحقیر و توهین مینگرد و به احتمال قوی وی با غزالی، که روش فلسفی را به کار می برده، و ایسن روش با روح تصوف مخالف است، دشمنی می داشته است، همچنان که غزالی هم، به احتمال قوی، به سهم خود با استنکاری شدید به جلال الدین ـ هنگامی که جذبهٔ صوفیانه او را به عالمی آنسوی قلمرو شرع و اخلاق می کشانید\_ مى بايست بنگرد. البته تعليمات مـوجود دركتاب احياء و

<sup>1)</sup> Whinfield, Masnavi 2nd ed. (1898) P. XXXV. رير کي ز ابليس و عشق از آدم است

مثنوی تقریباً یکی است و لی معلمان این تعالیم با یکدیگر تفاوت بسیار دارند. غزالی بسیارمنظم، دقیق و واضحاست جلالالدين رمزـكنايي\* ويريشان و بهتنگ آورنده وغالباً غامض است. با اینهمه غزالی هیج گاه نمی تواند در شور و بلندی احساسات و اصالت و ژرفای اندیشه و یا قوت و آزادی بیان با او بر ابری کند. از سوی دیگر جلال الدین فقط برای صوفیه می نویسد، حال اینکه غزالی اظهار می داردكه معرفت خداو ندبه هيج كروه خاصي ازمر دم اختصاص ندارد، بلكه حتى خاص انبيا و اوليا كهبه تعبير جلال الدين ذاتاً آن را دارا هستند\_نیز نمی باشد. بلکه شامل تمام بشریت است و در قدرت هر کسی هست که آن رابدست آورد. اماً نهشاعر (رومی) و نه متكلم (غزالی)هیچ كدام قائل به وحدت وجود نیستند. ما از غزالی علم و نظریهرا مي آموزيم و از جلالالـدين احساس و ايمان و تجربــهٔ شخصی دینی را. من کاملاً توجه دارم کـه این داوری در باب جلال الدين، آنگو نه كه شناخته شده است، ممكن است با یر سشهایی همر اه شود، در نظر آنها که قسمتهای خاصی

<sup>\*</sup> allegorical

<sup>1)</sup> Whinfield, Masnavi' P. 155

از دیوان شمس تبریز او را قرائت کرده اند آنجا که وحدت خود را با خداوند توصیف می کند با زبانی که در نگاه نخستین وحدت وجودی می نماید، و من خود نیزدر آغاز که اطلاعم درباب تاریخ تصوف کمتر از اکنون بودهمین تصور وحدت وجودی را از او داشتم. همچنان که درباب ابن فارض دیدیم، صوفی یی که به مقام وحدت رسیده است احساس می کند که هویت او هویت وجود شامل و گسترده ای است که خداست. جلال الدین رومی در یکی از غزلهای خویش می گوید:

هم دزد عیاران منم، هم رنج بیماران منم هم ابر و هم باران منم، در باغها باریدهام<sup>۱</sup>

حال، اعتقاد به چنان وجود شامل، ملازم اعتقاد به وحدت وجود که بر اساس آن همه چیز خداست و خدا همه چیز نیست. افلاطونیان جدید هم، با نظریه ای که در باب فیوضات داشته اند به وجود خداوند اعتقاد داشتندا گر

<sup>1)</sup> Selected Poems From the Diwani Shamsi Tabriz P. 332

چه آن «واحد» فلو طین، خدائی بـا شخصیت دینی نبود و چنین وضعی در مورد انواعی از تصوف، که چندان هـم جنبهٔ مذهبی ندارند و بیشتر فلسفی اند، دیده می شود. اما تصوف حلاج و غزالي و ابن فارض و جلال الدين رومي، بمانند تمام صوفیهٔ دورهٔ نخستین، بطور بـرجستهای صبغهٔ دینی دارد. به بعضی از تعریفهای تصوف تسوجه کنید: «محمت حق و نفرت از جهان»، «فنای از خویش و بقای به یروردگار»، «تخلتی به صفات ربوبی». موضوع ایسن احساسهای دینی، وجودی بدون صفات شخصی نیست، بلکه «شخصیتی است گسترده که در نفس خود شامل هــر وجو د وهر فعلی است و شامل هر ماده و قوهای سودی است اصیل و مطلقاً منتزه، که کاملترین تجتلی آن درانسان است، انسان که بذاته عدم محض است و اگر بهرهای از و جو د دارد در آن است که بر صورت خداوند است. «در و جود ابدی خداوند است که وجود ما ریشه دارد، و چون او پیش از ما بوده و پس از ما هست، پس می تو اندمورد پرستشوعشقورزیدنماواقع شود»۲ جلالاالدین درحیات

<sup>1)</sup> Whinfield. Masnavi. P. XIX

<sup>2)</sup> Prof C. C. J. Webb Problems in the relation of God and Man P. 118.

روحانی نفس، زندگی می کند و از شوقی که به اتحاد با خداوند دارد و در تأمل در باب او به هنگام جذبه و بسی خودی. هر کس با نوشته های قسدیس ترزا و قدیس یوحنای صلیبی و دیگر صوفیهٔ مسیحی آشنائی داشته باشد، شبیه عباراتی از این دست را که جلال الدین می گوید، به آسانی می تواند بیاد آورد:

ای که به هنگام درد راحت جانیمرا ای که به تلخی فقر گنج روانی مرا

آنچه نبردهست و هم، آنچهندیدهستفهم، از تو به جان می رسد قبلهٔ آنی مرا

> گر کرم لایزال عرضه کند ملكها پیش نهد هرچه هست گنج نهانی مرا

<sup>1)</sup> St. Teresa

<sup>2)</sup> St. John of the Cross

سجده کنممن زجان، روی نهم من بهخاك گویم ازینها همه، عشق فلانی مرا

معمولاً، مثلهمینجا، توجه شاعر به خداوند باحمد و ثنا به همراه است و گاه نیز این خود، خداوند است که سخن میگوید:

بیا بیاکه نیابی چوما دگر یاری چوما به جمله جهان خودکجاست دلداری

> بیابیا و به هر سوی روز گارمبر چو نیست نقد ترا پیش غیر بازاری

تو همچو وادی خشکی و ما چو بارانی تو همچو شهر خرابی و ما چو معماری

به غیر خدمت ماکه مشارق شادی است ندید خلق و نبیند زشادی آثاری<sup>۲</sup>

<sup>1)</sup> Selected Poems From the Diwani Shamsi Tabriz PP 23-24

٢) هما نجا، ص ١٧٩

خطاب ذات الأهى به عنوان «تو» و انسان به عنوان «من» نشان دهندهٔ این است که «من» در رد و قبول آزادی کامل دارد، اگر چه تمام اعمال او، در نهایت امر به وسیلهٔ «تو» است که اراده و تعیین می شود. بدینگونه جلال الدین می تواند بگوید:

من از عالم ترا تنها گزینم روا داری که من غمگین نشینم

دل من چون قلماندرکف تست ز تست ار شادمانم ورحزینم

بجزآنچه تو خواهی من چه خواهم بجزآنچه نمائی من چه بینم

> مراگر تو چنان داری چنانم مراگر تو چنین خوانی چنینم

در آن خمــّى كه دل را رنگ بخشى كه باشم من، چه باشد قهرو كينم تو چون پنهان شوی از اهل کفرم تو چون پیدا شوی از اهل دینم<sup>۱</sup>

اینجا به مسألهٔ شر و گناه و رنجمی رسیم . جلال الدین به عنوان پیشوا و مرشد یك سلسلهٔ مذهبی ، عملا باید به این مسأله توجه كند او بمانند فلوطین شر را امری عدمی و نقص دروجود می شمارد \_ نیستی یی در نقطهٔ مقابل و جود . اما از سوی دیگر معتقد است شر ی كه در نسبت با خداوند امری است غیرواقعی نسبت به انسان امری است و اقعی . درین باره توضیح می دهد كه:

## گرندیدی دیو را خود را ببین<sup>۲</sup>

از گناه خویش شرم بدار و دربرابر خداوند به گناهان خود اعتراف کن از او بخواه تابرتو ببخشاید و قلبت را آن چنان دگر گونی بخشد تابدانچه پیشازین

<sup>1)</sup> Selected Poems from The Diwani Shamsi Tabriz P. 121.

<sup>2)</sup> Whinfield, Masnavi P. 51.

اميّا اين يرسش ممكن است پيش آيدكـ حـرا خداوند چیزی را که مردم شر می نامند، آفریده است؟ واز آنجا کــه او تنها فاعل است چگونه است ما درعملی كه مجبور بهانجام آن شدهايم ملامت شويم؟ اينخصيصة جلال الدین است که این معمای کهن را، نه از طریق عقل، بل از راه احساس ونه ازطریق تأملات کلامی بــل از راه تجربهٔ دینی، یاسخ گوید. آنچه درتفکر برای ما دوچیز است، در احساس یك چیز است هر چیزی را ضدی است که تمایز آن به همان ضد است، تنها خداست که وجو دش برهمهٔ اشیاء شمول دارد، و ضدی ندارد، و بههمین دلیل است کسه او، همواره، درنهان میمانید . شر ٔ در بوجود آمدن خیر، امری است اجتناب نایذیر.

> [که زضدها ضد ها آمد پدید] درسویدا نور دایم آفرید۲

<sup>1)</sup> Whinfield, Msnavi P. 23.

<sup>2)</sup> Ibid p. 58

ازین چشم انداز است که شر ٔ امری است باارزش مثبت ودرخدمت قصد خداوند، وبهنسبت خودامریاست خیر بمانند قافیه شدن رنج و گنج:

خواندن بی درد از افسردگی ست خواندن با درد از دل بردگی ست

رنجها مایهٔ تذکیهٔ نفس می شود و گناه به تو به راهنمون می شود و شر ٔ بردست نیکان تبدیل به خیر می شود نیکانی که مانند آدم می گویند: «پروردگارا ما برجانهای خود ستم روا داشتیم.»۲.

درپاسخ به معتقدان جبر، جلال الدین، می گوید: اعمال ما صادر از ارادهٔ ماست، اگرچه تأثیر فعل الاهی ست بنابر این ماحق نداریم که خداوند را مسئول این اعمال بدانیم. او می گوید: آزادی اراده هدیه ای بود از جانب خداوند که بر آسمانها و زمینها عرضه شد و آنها از پذیر فتن آن سرباز زدند و انسان آن را، باهمه خطرهایی که داشت پذیرا شد این درست است که قضای الاهی است که شر

<sup>1)</sup> Whinfield, Masnavi P. 115 ۲۲) قرآن، سورهٔ هفته، آبهٔ ۲۲.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 279.

بوجودآید تاخیر از آن رهگذر آشکارشو د وشناختهگر دد ونیز ایندرست است که درینجهان، جسموجان بهیکدیگر آمیخته اند، و نبر دی یبو سته میان آنها و جو د دارد اما این نیز درست است که درهمان هنگام که انسان نبك، وقتی شرًى از ارادهٔ الاهي بدو ميرسد مي بذيرد، هر گر باارادهٔ خویش، بهشر ی که از شهوات وخواهشهای نفسانی او بوجود آمده باشد ، تن در نمـــىدهد جــــلالـالدين تقريباً همان تعریفی را از گناه میهدهد که استاد «وب» داده و می گوید: « [گناه عبارت است از ] خضوع ارادهٔ انسانی در برابرشهوات فرودین، درحالی که راه بهاختیار افعالی دیگر گشوده باشد.»\ البته چنیننیست که انسان درکاربـُرد ارادهٔ خویش، می تواند بیرون از ارادهٔ الاهی کاری انجام دهد، ياقادر برفعل خيرباشد مگرآنكه مورد عنايت الاهي قرارگرفتـه باشد. اسیینوزا را می توان بخاطر آوردکـه چنــین می آموخت: «از رهگذر رضا بهنظام آفرینش،که براساس شناخت آنچه هست و آنچه موضع مــا درجهان بشمار میرود استوار است، مامبتهج ازحریتتی هستیمکه بندگان شهوات از آن محروماند.»۲ برطبق نظریهٔ اسپینوزا،

<sup>1)</sup> Problems in the relations of God and Man P. 118

<sup>2)</sup> Ibid. p. 113.

آزادی حقیقی عبارت است از شناخت عواملی که علیت آنها در افعال ما ضروری است. جانب مذهبی این نظریه همان است که جلال الدین درباب آن تأکید دارد که آزادی بمعنی دقیق کلمه از آن انسانی است که به خداوند محبت می ورزد و چندان درین راه از کمال بر خوردار است که ارادهٔ او باارادهٔ الاهی و حدت دارد: در آن احساس و حدت فرق میان جبر و اختیار ازمیان برمی خیزد:

لفظ جبرم عشق را بیصبر کرد وانکه عاشقنیست حبس جبرکرد

این معیت باحق است وجبرنیست این تجلتی مه است این ابر نیست

ور بود این جبر، جبر ِ عامه نیست جبر آن امار ٔهٔ خود کامه نیست<sup>۱</sup>

 رسیده و تحت ارادهٔ الاهی است ولی میخوانند کلمهای که در زبان انگلیسی آن را به سنت Saint ترجمه می کنند تمام صوفیان ولی نیستند. اولیاء ، گروه نسبتاً محدودی ازمردان وزنان هستند که به عالیترین تجارب صوفیانه دست یافتهاند. رابطهٔ ایشان باخداوند، چنان است که شخصیت الاهدی، خود را در ایشان متجلی می کند و از ایشان بردیگران آشکار می شود. جلال الدین می گوید:

مسجدی کان اندرون اولیاست سجده گاه جمله است آنجا خداست<sup>۱</sup>

درمثنوی داستان ابویزید بسطامی را میخوانیم که بهقصد حــج بیرون رفت ودرطریق خویش باپیری دیدار کرد، پیر بدو فرمان داد تاازحج صرفنظر کند:

حق ِ آن حقی که جانت دیده است که مرا بر بیت خود بگزیده است

<sup>1)</sup> Whinfield, Masnavi, P. 100.

چون مرا دیدی خدا را دیدهای گردکعبهی صدق، بر گردیدهای

خدمت من طاعت وحمد خداست نانپنداری که حق از من جداست

فكر شخصيت الأهي، در ولي كامل انعكاس يافته کـه دستش دست خداست و عنایت الاهی، به کسانی که خدا را میخوانند، ازطریق اومیرسد. هــم بدینگونه بود تلقى جلالاالدين ازمرشد ومقتدايش شمسالدين تبريزي. امتا هرصوفي ييكه بهاسلام وابسته باشد بايد اعترافكند كهفر اتر از همةًاو ليا، حتى كاملترين آنها، محمدرسول الله ص قر ار دارد. دراینجا بایدآن دسته ازغلاة صوفیهٔ وحدت وجودی و درویشان آزاد اندیشی که دین را به کلی نفی می کنند، به یکسوی نهاده شوند. حیات دینی اسلامی، مثل اعلاى خودرا جائبي بيرون ازشخص محمد نميتواند جستجو کند، بنابر این اگر توجه کنیم که اعتقاد مسلمانان وبويژه صوفيان درباب ارتباط ميان بيامبر وخداوند از یکسوی و ارتباط میان مسلمـانان و پیامبر ازسوی دیگر،

<sup>1)</sup> Ibid. P. 89.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 46.

چگونه اعتقادی است، می توانیم به قلب مـوضوع بحث خود رسیده باشیم. اگر این مسأله بر اساس معانی سادهٔ قرآن وحدیث درعهدنخستین، موردبررسی قرار گیرد،محمدص بجای اینکه مقامی فراتر از ولمی در نزد صوفیه و امام نزد شیعه داشته باشد، حتی فروتر از ایشان هم شناخته خواهد heta arepsilon ion deta هم ولي و هـم امام در معنى مسلتم امام و هـم امام در معنى که همان انسان الأهی Divine man است درواقع باخدا وحدت دارند، حال آنکه محمّد، آنگونه کـه در قـرآن وصف شده است، انسانی است درمعرض همهٔ ضعفهای بشری که گاه گاه وحی الاهی براو نازل میشود، نهمستقیم ازسوی خداوند بل بوسیلهٔ فرشته. او هر گــز خــدای را رؤیت نکـرده است، او هر گــز براسرار الاهــی اطلاع حاصل نکرده، ازعلم آینده وغیب بی خبر است، وهیچ معجزهای نمی کند: او بندهٔ خداوند و پیامبر اوست. چهرهٔ تاریخی پیامبر، حتی برای معاصرانشهم، عجیب بود. آنان به خــاطر اینکه وی نیروهــای مافــوق بشری را از خویش سلب می کرد، نتو انستند اور ا درك كنند و به هنگامی که وفات بافت، عمر که دومینخلیفهٔ او بود، سو گندیاد کرد کــه او نمرده ومسلماً بازخواهدگشت و دستها ویاهــای

کافران را خواهد برید این چنین عقایدی با گسترش اسلام در آسیای غربی، گسترش یافت و باسنت های باستانی و احساسها وعقاید این ملل \_ کـه ریشه کن نشده بو د و در هر سوی نفو ذ داشت \_ برخو رد کرد. تحت تأثیر این عو امل مفهوم شخصیت پیامبر، بدینگو نه بالا رفت و بالارفت تا آن احساسات دینی بیشین را ارضا کند. در همان دورههای اوليُّه، اعتقاد به ازلي بودن وجود يبامبــر خودرا درميان شیعه استوار کرد وبزودی سنتیان نیمزآن را پذیرا شدند. ما این عقیده را، درمیان احادیث بسیاری که به محمد ص نسبت میدهند، می بینیم از قبیل حدیث معروف: «کنت نبیتا و آدم بین الماء و الطین»\* یعنی پیش از اینکه جسم آدم آفریده شود. وجود ازلــي محمد ص، كــه خود نخستين آفريدهٔ خداو نداست، بعنوان نوري آسماني تصور مي شده است. این نــور (نورمحمـّدی) در وجود آدم تجسّد یافت و در تمام انبیای بساز وی نسل به نسل، تا آخرین تجلتی آن، برطبق عقباید اهل سنت، درخود محمد ص ظهو رکرد و برطبق عقـاید شیعه ازمحمد ص بهعلی ع وامامان خاندان

<sup>1)</sup> طبری، ج ۱۸۱۵/۱، ۱۴ وما بعد.

<sup>\*</sup> من پیامبر بودم بروزگاری که آدم درمیان آب وگل بود.

او رسید، صوفیه این نظریه را درهمان راه و رسم خــود تأویل می کنند. نورمحمـّدی در نــزد ایشان همـــان روح الأهي بي است كـ خـداو نـد در آدم دميد ، همان ٧٥٧٥ نو افلاطوني كه نخستين صادر بشمار ميرود وهمان كلمة الاهيه Logos است كه برطبق عقيدة بعضى از كنو ستبك هاى مسیحی، درپیامبــران تجسد می یابد ومصدر وحی است. نظرية اسلامي كلمة الاهيه Logos اكر منصفانه خو انده شود دارای چندین صورت است و چندان در جامهٔ تصوف پیچیده شده است که درك جزئیات آن بسیار دشوار است امّا چهر ههای اصلی روشن اند. محمد، یا حقیقت محمدیه ۔ که چیزی است در تقابل ظهو رجسمانی و خاکی آن \_ نخست بعنوان مركزواصل روحبخش جهان آفرينش وروح حيات همة اشياء ودرمر حلة دوم بعنوان واسطة عنايت الأهيه معرقني می شو دو منبعی است که خداو ند شناخت خو پشتن را ، از رهگذر آن برپرستندگان خود، افاضه می کند و عطایای الاهیه را بوسیلهٔ او بدیشان ارزانی می دارد.

در گفتگوی ازحلاّج، پیشاز این به حدیثی که از یهودگرفته شده وبراساس آن خداوند انسان را بهصورت خود آفریده است، اشارتی کردم. حلا ج این حدیث را بدین معنی تفسیر می کند که خداو ند در آدم که طبیعت الاهیه را به کمال در خودمنعکس دارد و ظاهر شد، یعنی به ناسوت ولاهوت. ابن عربی در قرن سیزدهم میلادی و عبد الکریم جیلی در قرن چهاردهم میلادی، نظریهٔ حلاج را اساس اندیشه های دورو در ازی قرار داد ند که در آن نظریه هامقام آدم توسط محمد ص اشغال شده: محمد ص که به عنوان کلمهٔ الاهیسه  $2\gamma \rho \rho \omega \pi \sigma s$   $2\gamma \rho \omega \pi \sigma s$   $2\gamma \rho \omega \pi \sigma s$ 

جیلی می گوید: «بدان ای برادر که انسان کامل نسخهٔ حق تعالی است، همانگونه که پیامبر \_ صلی الله علیه و آله \_ از آن خبر داده است و گفته: «خلق الله آدم علی صورة الرحمن» و این بدان سبب است که خداوند زندهٔ دانای تو انای شنوای بینای سخنگوست و انسان نیززندهٔ دانا و ... است سپس بدان که انسان کامل کسی است که شایستهٔ اسماء ذاتیه و صفاتیهٔ الاهی ست بشایستگی اصیل و دارای آنهاست به حکم مقتضای ذاتی، زیرا او از حقیقت خویش بدان

<sup>\*</sup> خداوند انسان را درصورت رحمان آفرید.

عبارات سخن می گوید و بر لطیفهٔ خویش بدان اشارات اشاره می کند و هیچ مستندی در هستی، جز انسان کامل، برای آنها و جود ندارد. مثال او برای حق، مثال آینه است که شخص خودرا جزدر آن نتوانددید و گرنه ممکن نیست که اوصورت خویش را جز در آینهٔ اسم «الله» ببیند پس این نام آینهٔ اوست و انسان کامل نیز آینهٔ حق است و خداوند تعالی بر خویش و اجب کرده است که اسماء و صفات خویش را جز در انسان کامل نبیند.»

از این روی بود که پیامبر گفت، یادست کم صوفیه چنین معتقدند که گفته است، که «هر که مرا دیده است حق را دیده است» همانگو نه که مسیح گفت: «هر که مرا دیده ست پدر را دیده ست» پس بدینگونه او نه تنها سرچشمهٔ همهٔ معارف او لیا و انبیاد رباب خداوند است، بل او خود حقیقت الاهیهٔ ابدی است، در آفرینش، و علت غائی تمام موجودات است؛ عقل کلی یی که و اسطهٔ ارتباط میان و جود مطلق و

<sup>1)</sup> Studies in Islamic Mysticism pp. 106–107 (ومراجعه شود به الانانالكامل في معرفة الاواخروالا وائل، عبدالكريم جيلي، چاپ قاهره ١٩٧٠ ٣٠/٢ مترجم).

میان عالم طبیعت است. وی مظهرعنایت الاهی است که جهان به وسیلهٔ او نگهداری و تدبیر می شود. او خلیفة اللهی است و نایب خداست و خدا مردی\* است که بدین ساحت خاکی فرود آمده تا مظهر جلال آن کسی باشد که جهان را وجود بخشیده است. جهان نیست مگرصور تی از حقیقت محمدیه نسخه ای است از خداوند. انسان کامل عالم صغیر است و جهان، عالم کبیر. پس مناسب است اگر با کلماتی ازین دست توصیف شود:

«همهٔ زیبائی جهان، عاریتی از جمال اوست و از جمال و نور اوست که استمرار می یابد. این جمال اوست که درهر که درهر جمالی مشاهده می شود. این پرتو اوست که درهر نوری به چشم می آید: درخورشید، درماه، درستار گان. همهٔ آنها که پیامبررا دوست دارند، کمال او را درهر آنچه زیباست مشاهده می کنند. و در او تأمل می کنند، و در دلها شان او را حرمت می گذارند و بر بان خود تقدیس می کنند، و من بیاد دارم یکی از مشایخمان را که چون چشمش بر چیزی جمیل دارم یکی از مشایخمان را که چون چشمش بر چیزی جمیل

<sup>\*</sup> God\_man.

می افتاد یاچیزی زیبا از ذهنش می گذشت، فریاد برمی آورد که: سلام ورحمت الاهی برتو باد ای پیامبر خدا. »

پیشاز این اشارتی داشتیم درباب اعتقاد بهازلیت نور محمددی که درهمهٔ انبیا، از آدم تامسیح، ظهورداشته وسرانجام درختم پیامبران و آخرسلسله، یعنی محمد ص ظاهر شده است. وفات او این ظهور را بیایان نیاورد. برطبق عقيدة صوفيه تاامروزاين رشته ادامه دارد، واشخاصي که این مشعل بیامبری را حمل می کنند، البته او ایا وقد بسان اند. رابطهای کـه در آن مهارت یافتگان روحی تصوف، به محمـّد پیوند می یابند بمراحل نزدیکتر از رابطه ای است کـه مخلصان از اهل سنـّت از پیروان او، خود را در آن می بینندواو را بعنوان تجستم مثل اعلای اخلاق و دین می شمارند. احترام عین محبـت نیست، و محبت در معنی صوفيانهاش اين است كه محب ومحبوب متحد شوند، آنگونه که دیدهایم، اولیاء تصوف مدعی اتحاد باخداوند هستند وازين چشمانداز ايشان نزديكترين پيوندرا بامحمد دارندكه اوبهعنوان انسانكاملتمام صفات الاهىرا درخود دارد ودرمعنی دقیق کلمه ولی استونوع مطلق آن رابطهٔ

<sup>1)</sup> Andrae, Die Person Muhammeds, P. 354.

خاصی است که در تصوف ولایت خوانده می شود. می توان افزودكه اين جنبه از ولايت باطني درطبيعت رسول ص، عموماً، بوسيلة اهل تصوف بهعنو ان مقامي بالأتر ازمقام ظاهری اوکه نبوت ورسالت است شناخته شده است. از یك چشمانداز اولیا مظهـر شخصی او، وخلیفهٔ او پنــد در خلیفةالله بودن، که بی تدبیر ایشان جهان از نظام می افتد و ويران مي شود وبي ميانجيگري ايشان رحمت الاهي شامل حالنوع ایشان نمیشود وبهمیندلیل استکه اینان، گاه، خودرا باصفاتي تصوير مي كنندكه بيشتر لايق خداوند يا حقيقت محمديه \* است. ولي اين بزبان الحاد وخودستايي نیست بلکه ستایشی است از روح محمّدیکـه در وجود آنان زندگی دارد و فعال است. معمولاً اعتقاد واعتراف به اسبقیت محمد چیزی ست که در تمام او لیاء مسلمین حتی آنهــا كــه بهالوهيت خويش استشعار داشتهاند ــ وجود داشته است:

ابویزید بسطامی گویـد: «آنچه از برای انبـیا ـ علیهمالسلام ـ بحاصل آمـد، همچند قطرهای بودکـه از

<sup>\*</sup> Prophet Logos

خیك عسلی تر اویده باشد آن قطره، بهرهٔ همهٔ اولیا است و آنچه در ظرف باقی ست، بهرهٔ پیامبر ما صلی الله علیه و سلم است» ۱

حقیقت این است که در تجربهٔ اتحاد با خداوند، جائی برای و اسطه و جود ندارد، آنجا و حدت مطلقهٔ الاهیه تحقق می یابد. و البته ، بخصوص، در میان اولیاء صوفیه، ما این احساس را می بینیم که خداوند باید تنها هدف ستایش باشد تا حدی که هر نوع توجهی به دیگر چیزها معصیتی است در بر ابر او. از رابعهٔ عدویهٔ بصری که یکی از قدیس بانوان پر است پر سیدند:

«حضرت عزت را دوست می داری؟ گفت: دارم. گفتند: شیطان را دشمن داری؟ گفت: نه. گفتند: چــرا؟ گفت: از محبت رحمان پروای عداوت شیطان ندارم، که رسول را، علیه السلام، به خواب دیدم که مرا گفت: یا رابعه! مرا دوست داری؟ گفتم: یا رسول الله! کی بود که تر ادوست

<sup>1)</sup> رسالة قشيريه، ص ١٨٨ س ٢٥

<sup>\*</sup> woman - Saint

ندارد و لکن محبت حـق مرا چنان فـرو گرفته است که دوستی و دشمنی غیر را جای نماند»\

بهر حال به ابوسعید خراز هم که پیامبر را در رؤیا دید وهمین پرسش و پاسخ میانشان رد و بدل شد، پیامبر گفت: «هر که خدای را دوست دارد مرا دوست داشته است» د و بعدها که مسألهٔ رابطهٔ میان خدا و پیامبر بانظر دیگری نگریسته شد چندان که او بصورت روح الاهی و عقل کلی تصویر گردید، بی هیچ توجهی به اصل توحید اظهار عشق و عبودیت نسبت به او آسان تر شد.

چنانکه در سخنرانی پیشین یادآور شدم، غزالی، احتمالاً در نظریهاش در باب «مطاع» به این جنبه رسیده بوده است. بهرحال در طول قرون میانه، شخصیت محمد در مرکز حیات صوفیانهٔ اسلامی قرار دارد. ابوالحسن حرالی، یکی از صوفیهٔ قرن سیزدهم سه نوع ایمان به پیامبر را وصف می کند: سومین و عالیترین نوع آن ویژهٔ

الذكرة الاولياء، ج (γγ/ س ۵.

٢) هما نجا، ج ٢/١٤ س ١٤

آنان است که خداوند در باره شان گفته است: «لایسعنی ارضی و لاسمائی و لکن بسعنی قلب عبدی المؤمن» پاینان یکدیگررا درراه خداونددوست دارند و نایبان خداونددر جهاناند و اعتقادشان این است که پیامبر در شب معراج وقتی به آسمانها رفت از امر خداوند چیزهائی دریافت کرد که از همهٔ انبیا و فرشتگان، حتی جبرئیل، مخفی است. هیچ کدام از ارواح مقدسه و کر و بیان از چنین و حی و الهام الاهی یی بهره مند نشدند و ایمان به محمد در مقیاس ایمان به خداوند است و تنها راه به سوی خدا ایمان به اوست دیگر تنها اوست دیگر تنها بیامبر خدا نیست، بلکه امین و محرم اسرار الاهی است:

نه کتابی که آورده، حقیقت و هدایت است، بلکهاو خود حقیقت و هدایت است. ایمان به او ایمان به صدق رسالت نیست ، بلکه ایمان به ارتباط شخصی یی است که او را با مردم پیوندی صوفیانه می بخشد. و بدینگونهاولیاء

<sup>\*</sup> زمین و آسما نم گنجایش مرا ندارد اما قلب بندهٔ با ایمانم گنجای مرا دارد.

<sup>1)</sup> Andrae, Dio person Muhammeds, pp. 310-312

زباني كهدر آن صو فيان محبت خو در انسبت بهرسول نشان داده اند، غالباً شبیه زبان سرودهای عاشقانه ای است که در بارهٔ خداوند سروده شده است. او محبوب خدا (= حبيب الله) است و بنابر اين محبوب همهٔ صوفيان. ما از زبان صوفیان اتحاد صوفیانه با او را می شنویم که دراو فنا مي شوند. تقليد اعمال واخلاق او كافي نيست بلكه شوق ایشان به دوام حضور اوست. گاه هست که او رادرصورت یکی از اولیا می بینند. این چنین مشاهده هایی، در حقیقت، شکل خاص تجربهٔ صوفیه است و اثر آنها درجنبهٔ ظاهری و باطنی این حیات بسیار مهم است. اکنون بــه نمونهای بپردازیم که همیشه تکرارمی شود: معروف است که، بروایت هجو بری، جنید بغدادی تا هنگامی که مرشد معنوی او، سری سقطی، زنده بود، از سخن گفتن درباب تصوف سر باز مي زد. يك شب در خواب ديد كه پيامبر به او مي گويد: «یا جنید! خلق را سخن گوی که سخن تو سبب راحت دلهاء خلق است.» جون از خواب برخاست بر دلش گذشت که مقامش از سری بالاتر است چراکه پیامبر او را به موعظهٔ

مردم امرکرده است. چون صبح شد، سری سقطی، یکی از مریدان خویش را نزد جنید فرستاد با این پیامکه:

«به گفتار مریدان مرایشان را سخنی نگفتی و شفاعت مشایخ بغداد رد کردی و من پیغام فرستادم هم سخن نگفتی، اکنون پیغمبر علیه السلام فرمود. فرمان وی را اجابت کن.» جنید گفت، رضی الله عنه، آن پنداشت از سر من برفت و دانستم که سری در همه احوال مشرف ظاهر و باطن من است و درجهٔ وی فوق درجت من است که وی بر اسرار مصن مشرف است و مصن از روز گار وی بر سیدم که توچه نزدیك وی آمدم و استغفار کردم و از وی پرسیدم که توچه دانستی که من پیغمبر را، علیه السلام، درخواب دیدم؟ گفت: من خداو ندرا، تمالی و تقدس، به خواب دیدم که گفت: من رسول را، علیه السلام، فرستادم تا جنیدر ابگوید کی وعظ په

<sup>\*</sup> در کشف المحجوب، چاپ ژوکوفسکی (لنینگراد، افست تهران، با مقدمهٔ آقای محمد عباسی، امیرکبیر ۱۳۳۶ ه.ش) «وعظت کن» آمده و درست نمی نماید زیرا اگر واو اول وعظ، حذف شود، می توان تاء در آخر آن آورد مثل هبه وسعه (از وهب و وسع) و با وجود واو در آغاز چنین کلماتی نمی توان تاء بسر آخر آنها افزود (تاء عوض از محذوف) پس صحیح باید «وعظ کن» یا «عظه کن» باشد. ماکلمهٔ وعظ دا از کشف المحجوب، چاپ

کن مرخلق را تامراد اهل بغداد ازوی حاصل شود ای مجویری در دنبال این داستان می افزاید که «پیران به هر صفت کی باشند مشرف حال مریدان باشند»

صوفیهٔ اسلام، از رهگذر توسل به پیامبر، درحیرتها و سرگشتگی ها، از هدایت او بهرهمند می شوند و در گرفتاریها یاری می طلبند و درغمها آرامش. او بیشتر ازینها نیز بدیشان عطا می کند. یکبار ابو حمزهٔ بغدادی، آنگونه که خود بیان داشته، در جذبه ای افتاد که در آن خدای را روی در روی مشاهده کرد، زند گینامه نویس او، فریدالدین عطار، در دنبال این ماجرا چنین می افزاید:

«همچنین اگرکسی [را] از امت محمد، صلی الله علیه وسلم، رؤیتی بود نه از او بودآن به نور جان محمد بود، علیه السلام، نه آن هر گزصد ولی بگردجان نبی رسد لیك اگر محمد، علیه السلام، ولی را بر گزیند تا به نور او چیزی بیند دلیل آن نکند که آن کس از نبی زیادت بود اما

 <sup>→</sup> سمرقند (۱۳۳۰ قمری) ص ۱۶۶ نقل کردیم و درآنجا تمام
 عبارت چنین است؛ بگو که وعظ کند. (مترجم)
 ۱) کشف المحجوب، ترجمهٔ انگلیسی، ص۱۲۹

نبی را دست آن بود که از آنچه او میخورد لقمهای امت را دهد چنانك موسی علیه السلام قوم خود را کلام حــق بشنو انید.»\

در اینجا مسألهٔ بسیار مهم شفاعت گناهان به میان می آید. یکی از چیزهایی که هر مسلمانی باید بدان معتقد باشد، این است که پیامبر «در روز رستاخیز، بهنگام داوری، به شفاعت می پر دازد، در آن زمان که ما همه باید در انتظار بمانیم، اگر چندسر انجام گذارمان بسر آتش باشد» آنچه مورد قبول اهل سنت است این است که شفاعت ویژهٔ پیامبر است و نه جز او. اما اولیای صوفیه این حق را برای خود مدعی می شوند بعنو آن بخشی از میراث پیامبر که به ایشان رسیده است و به همین دلیل است که و عده های بسیاری به پیرامو نیان و دوستان خود می دهند، حتی به هر کس که ببینند و عده می دهند که خداوند، بخاطر این اولیا، ایشان را خواهد بخشید. و این دست که م نشان دهندهٔ پیوندی

أ تذكرة الاولياء ج ٢/٩٥٢ س ١٩ و ٢٩١ س ٧.

۲) الفضائي، ترجمهٔ د.ب. مك دونا لددر

Development of Muslim theology p. 349

شخصی میان شفاعت کننده و شفاعت شونده است که گاه با احساس ژرفی از گناه همراه است.

در ادوار نخستین، اندیشههای بدبینانه بسر تصوف حاكم بودبه اين صورتكه معتقد بودندهرچه فاصله زماني از روز گار پیامبر افزونتر شود، گناهان نیز افزونتر می شوند. از محمد بن علی ترمذی روایت کسردهاند کسه در پیری یاد ایام گذشتهٔ خویش می کرد، یکبار به یا آورد که چه گونه در جو انی به گناهی کشیده شد و نز دیك بود كــه مرتکبآنگناه بشود، امــا خویشتن داریکرد و با خود گفت: چهمیشد اگر من آن گناه رامر تکب شده بو دم؟جو ان بودمو زمان برای پشیمانی و توبه فراخ بود «چون ایندر خاطر خو د بدیدر نجو رشد. گفت: ای نفس خبیث پر معصبت! بیش از چهل سال در اول جو انی تر ۱ این خاطر نبودا کنون در پیری بعد از چندین مجاهده، پشیمانی برناکرده گناه از كجاآمد؟ اندوهگين شد و بــهماتم بنشست. سه روز تمام اینخاطر بداشت بعد از سهروز پیغمبر را، علیهالسلام، در خواب دید که فرمود: ای محمد! رنجور مشو که نه از آن است که در روز گار تو، تراجئعی است بل که این خاطر

ترا از آن بودکه از وفـات ما چهل سال دیگر بگذشت و مدت ما از دنیا دورتر شد و ما نیز دورتر افتادیم نه تــرا جرمی است و نه حالت ترا قصوری. آنچه دیدی از دراز کشدن مدت مفارقت ماست نه آنك صفت تـو در نقصان است\».

و این نظریهای است خالمی از روحانیت و بهمین جهت خو است آنانی را که جو پای پیوندی روحی میان خــود و پیامبر بودند اشباع نمی کــرد. ابوالعباس قصاب گوید: «مصطفی نمردهست. نصیب جشم تو از مصطفی مرده است<sup>۲</sup>». اینك نمو نههایی از احساس شخصی یی که بعضی ازصوفيه نسبت بهييامبر داشته انداز سخنان شيخ عبدالرحيم برعی یکی از صوفیهٔ یمن در قرن دوازدهم که می گوید:

ای سرورم، ای رسولالله، ای آرزوی من ای ملجاً و ای پناهگاه من بروزی که فرامیر سد

<sup>1)</sup> تذكرة الاولياء، ج ٩٤/٢ س ٢۴ و يس ازآن.

۲) همان کتاب، ج ۱۸۵/۲ ش ۸

ترا سوگند به جاهی که داری از لغزشهای من در گذر بسه جودت کفهٔ نیکی تـرازوی مـرا در حشر در حجان ده

دعای مرا بشنو و دشواریهای راه مرا که با من در پیکارند بـر طرفکن و اندوهم را بزدای

تو نزدیکتر کسی هستی که عطوفتش امیدمیرود اگر چه خانه و وطن من دور است

ای فرزند خلیل! به فردا از لغزشها و عصیانهای خود در تومیگریزم

П

دستمبگیر و بر من ببخشای ایکه هرگاه بخوانمش بزودی لبیك میگوید

و بگو که عبدالرحیم رفیق من بود و رفیق تو از گمشدگی هراسی ندارد

ای صاحب وحی! هیچ چیز در نظر من گرامی تر از مرحمت تو نیست.

من از بارگناهان بزرگ، پشت خویش گرانبار کردم ودر راهمهلکهها گام نهادم، درصحبت تبه کاران.

و عهدی را شکستم که از روز گار دیرین بود ای آنکه تو به عهدومیثاق خویش وفادارماندی!

بر عبدالرحیم، رحمت آور و گشایشی از تنگناها برای او حاصل کن. ۱

شاید اکنون در نظر بسیاری از شما، شباهت عظیمموجود

<sup>1)</sup> Andrea, Die Person Muhammeds, P. 389 [ومراجعه شود به دیوان سیدی عبدالرحیم ابی احمد البرعی، چاپ مطبعهٔ این و هبیه ، مصر ۱۲۹۷ ه.ق صفحات ۲۴،۲۰ و ۲۷ و ترجمهٔ این ابیات از متن عربی دیوان انجام شده است. مترجم.]

میان این افکار و آنچه به گزارش آن پرداختیم، آشکار شده باشد: منظورمافکار متأخرین صوفیه است در بارهٔ شخصیت محمد؛ [میان این افکار] و آنچه در علم لاهوت مسیحی به عنوان عقیدهٔ و ساطت و شفاعت شناخته شده است. من در این زمینه به هیچ گونه صاحب نظر نیستم. اما برای اینکه وجه مشابهتهایی و تفاوتهایی که در مسیحیت و اسلام، در زمینهٔ مفهوم شخصیت و جود دارد، روشن شود اینك به نقل گفته ای از توضیحات استاد وب که از کتاب اومطالب بسیاری را نقل کردم میپردازم:

او می گوید در مسیحیت، واسطه، فرزند خداست که در او، بر طبق نظر قدیس پولس «همهٔ کمال الـوهیت تجسّد می یا بد».

چنین می نماید که اندیشهٔ قدیس پولس این است که زندگی دراز تر و شامل تری که حیات فردی هر مرد یاز نی باید کمال خود را در آن بیابد، حیات خداوند است .... اما این زندگی کمال خود رادر حیات الاهی وقتی می تواند بیابد که خود نثار شخصی که از خداوندمتمایز بیابد که خود نثار شود، نثار شخصی که از خداوندمتمایز

است در عین اینکه با ذات الاهی انباز است. آن تمایز از خداوند که مذهب به آن اشاره می کند در پایان امرقسرار دارد اما تمایز طبیعت مخلوق از ذات الاهی، تعالی می یابد از رهگذر اتحاد صمیمانه (که رمزوارهٔ آن بصورت اعضای یك پیکر، درقیاس با سر، نشان داده شده است) با روحی که در اصل با خداوند یکی است اگر چه از او تمایز پذیر است: صورت نوعیهٔ ارواح مخلوقات که در اتحادشان با این روح بنتوت (فرزندی) را دارا هستند، بنتوتی نهازنوع بنتوتی که آن روح به طبیعت خود داراست بلکه به واسطه و از راه تبنتی \*۱»

وی ادامه می دهد که حقیقت تجربهٔ مذهبی، وقتی از رهگذر یك نظریهٔ الاهیاتی، موردعمل قرار گیرد، شناخت یك شخصیت دو جانبه است در طبیعت الاهیه چرا که باید به بیان استشعار نسبت به اتحاد شخصی با خداوند بپردازیم که از یك سوی به عنوان اتحاد روح با روح مشابه روح ابن احساس شده است و از سوی دیگر احساس تعلق به

<sup>\*</sup> adoption

<sup>1)</sup> God and Personality p. 166.

فرد را انه در انزوا ونقصان بل در جلوهٔ مثالی وصورت نسوعیهٔ ذات آنداراست... اینجا اتحاد شخصی، بنفسه، آنگونه که به حقیقت ذات الاهی تعلق دارد و اشتیاق مذهبی جز درین قلمرو نمی تواند خرسندی خود را باز یابد نشان دهندهٔ یك تمایز شخصی در دورن ذات آن است، حال آنکه فرد، شخصیت ناقص خود را از شخصیت مثالی جدا می کند، شخصیتی که در نوعی اتحاد که تکمیل حیات مذهبی است همواره خود را از خداوند جدا می داند .

دلایل آشکاری وجود دارد که نشان می دهد چرا اندیشهٔ شخصیت در اسلام چنین گسترشی نداشته است. نخست آنکه برای هیچ مسلمانی امکان پذیر نیست که رابطهٔ انسان و خدا را، از نوع ارتباط پدر و پسر تصور کند. خداوند آفریننده است، اگرچه استعارهٔ «آفرینش» که به تنزیه خداوند اشارت می کند در میان مسلمانان تبدیل به فیضان و تجلسی \* شده که اشارت به تشبیه ذات حق دارد و با اینهمه تمامی موجودات، از جمله شخص محمدص،

<sup>1)</sup> Ibid. p. 182.

<sup>\*</sup> emanation

در یك سوى طبیعت شان آفریدهٔ او هستند، بندهٔ اویند، و مطلقاً در برابر او ناچیز. الله در ذات خو د یکی است.و در ذات او امکان عمل متقابل شخصیت وجود ندارد. در اسلام مفهوم تعدد در وحدت الأهيه مشخص كنندة روابطي است که میان آن وحدت و جوانب متعددی، کسه خو د را آشکار می کنند، وجود دارد و نه روابطی کسه افراد در داخل آن وحدت دارند. تمام این جوانب متعدد در انسان کامل، که ممكن است بعنو ان فكر شخصيت يافته \* تو صيف شود، وجود دارد و در اوست که ذات الاهی خود رامی شناساند. نظریهٔ مسیحیّیت «تحقق شخصیت انسانی را بعنوانچیزی که با جایگزینی واقعیت روح مسیح کمال یافته و در آن تشخص یافته» معرفی می کند، حال آنکه در الاهیات اسلامی تکیه و تأکید اصلی روی وحی است. در اسلام، كهنه ترين صورت نظرية كلمة الأهيه غير شخصي است. كلمهٔ الاهيهاي Logos كه در قرآن نشان داده شده است كلمة ايدى الله است «ممكن است كفته شو د اين صورت

<sup>\*</sup> Personified Idea

<sup>1)</sup> R.C. Moberly, Cited by Rufus Jones Studies in Mystical religion, Introd., p. XVI.

نیکائی \* نظریهٔ لو گوس Logos ماست. از سوی دیگر صورت آریائی آن در نظریهٔ مربوطبه شخص محمد ظاهر می شود او نخستین آفریده است و جهان بسه خاطر او آفریده شده است'». اما عوالم از بهر آن آفریده شدند تا مگر خداوند شناخته شود و انسان کامل، بگونهای ممتاز، واسطهای است که از طریق او تمامی معرفت نسبت به خداوند آشکار می شود. شما بی گمان بیاد می آورید کسه اوج زندگی روحانی صوفی در شناخت خداوند است گنوسیس\*\*: معرفت. استاد برون در بحث جالبی کمه درباب اسماعیلیه دارد، این نظر گاه را بیان می کند.

او می گوید: «حقیقت امر ایسن است کسه در زمینهٔ اندیشهٔ مذهبی تفاوت ژرفی وجود دارد میان ایرانیانواهل مغرب زمین. در اینجا، در غرب، بنیاد دین را اندیشههای ایمان و صلاح (در حقیقت با اختلاف درجاتشان) تشکیل می دهد و در آنجا، در شرق، معرفت و اسسرار. در اینجا

<sup>\*</sup> Nicene

<sup>1)</sup> D.B. Macdonald, in Vital Forces of christianity and Islam (Oxford, 1915) p. 228

<sup>\*\*</sup> gonosis

مذهب بعنوان قانونی است برای معیشت وحیات، وامیدی پس از مرگودر آنجا به عنوان کلیدی برای گشودن رازهای جهان مادی وروحی. در اینجا با عمل و احسان همراه است و در آنجا با آرامش و حکمت.  $^{\prime}$ 

بهرحال، تقابل این دونوع برداشت نبایدهم چندان دورازهم قرارگیرد. دراین مجموعه سخنرانیها، نمونه هایی آورده شد ومی توان به آسانی برشمارهٔ آنها افرود: از تجارب و احساسات مربوط به ایمان وعشق و اخلاص. درست بههمان معانی یی کسه این کلمات درمسیحیت دارد. صوفی یی که درطلب معرفت خداوند برمی آید بایدنخست قلب خو در ا صافی کند، و در سلوك خویش، در راه معرفت، صورت محمدص را پیشروی خویش بیند\_ «تهیدست، فروتن، بـُردبار، ناشناخته درجهان، نرمخوی و بخشاینده ومهر بان برهمگان» آنــدر آ،مي کُويد: «امکان آن هست که سجتهٔ يمامىر، آنگو نه كه بهوسيلهٔ صو فيان تصوير شده است، آرمان اخلاقی شرق را جلوه دهد ـ آرمانی که بنظر میرسد، بصورت تجسّم درشخصیت مسیح، بسیار نیرومند

<sup>1)</sup> Literary History of Persia, Vol. I,P. 405

ومؤثر است. وی میافزایدکه «درحقیقت اخلاق تصوف بهموعظهٔ کوه\* ازهرنظام اخلاقی دیگرینزدیکتراست.»

البته جو انب بسیاری هنو زباقی مانده که من بدانها نیرداختهام، یابخاطر کمبود وقت و یابیه علیّت اینکه آن جنبهها بوسيلة كسيكه تخصص وآموزش خاص درفلسفه ندارد، نمی تسواند بدرستی مسورد بررسی قسرار گیرد. دوست داشتم، مثلاً که باشما به این مسأله بیر دازم که انديشة شخصيت درتصوف، بوسيلة معاشرتهاي بسيار نز دیك و ویژه، میان صو فیان، پر و رش یافته است. استو اری رشتههای میـان شیخ و مرید، استاد و شاگرد، ضرب المثل بوده است ـ مرید به عنوان فرزند شیخ خوانده می شده است ـ عــلاوه براين روابط خاص، هرشا گردي هم خود جمعی کوچك از ياران صميمي داشته کـه نسبت به آنها جنبهٔ مرکزیت داشته وبایکدیگر در احساسات و اندیشهها شربك بو دهاند و درهر چه به او وابسته است مشاركت مىورزيدهاند.٢ علاوه براينها، جماعت صوفيان، يكجمع

<sup>\*</sup> Sermon on the Mount

<sup>1)</sup> Andrea Die Person Muhammeds, pp. 227 Fol.

<sup>2)</sup> Ibid. pp. 367 Foll.

اخوت نامر ثی بوده است به حدی که کو چکترین خدمتگزار، خودرا، از لحاظ روحی، باوالاترین و بی و ابسته می دانسته است. صوفیه در خویش به چشم بندگان گزیدهٔ حق می نگرند که مورد محبت اویند و یکدیگررا در راه اودوست دارند و رشتهٔ استوار میان ایشان هر گزگسسته نمی شود چرا که اتصال میان نفوس صادق است که در آسمانها پیوندشان استوار شده است، واین همان است که ابوسعید ابوالخیر، در فقرهٔ زیر، بازگو می کند:

«شیخگفت: خداوند تعالی پیشاز انه اینقالب بیافرید جانها را به چهل هزارسال بیافرید ودرمحل قرب بداشت و آنگه نوری برایشان نشار کرد و دانست که هرجانی از آننورچه نصیب یافت. برقدر آن نصیب ایشان رانواخته میداشت تادر آن نورمی آسودند ودر آن پرورده می گشتند، و کسانی که درین دنیا بایکدیگر قرار انس یابند آنجا بایکدیگرشان نزدیکی بوده باشد، اینجا یکدیگر را دوست دارند ایشان را دوست حدائی گویند ودر آن باشند که برای خدای یکدیگر را دوست دارند... گفت: آن

جانهایکدیگررابهبوی شناسندچون اسبان. اگریکی به مغرب باشد ویکی به مشرق انس و تسلّی به حدیث یکدیگر یا بند وا گریکی در قرن اول افتد و دیگر در قرن پنجم این آخر را فایده و تسلّی جز به سخن اول نباشد «

درچنین جو ی، بااعتقاد به نیروهای روحانی و تأثیر ات آنها، جای شگفتی نیست اگر ببینیم که تکیه و تأکید برمسألهٔ بقای شخصیت پس از مرگئاشد و معاشرت باارواح گذشتگان. ادبیات صوفیه سرشار است از گواهی هایی بررؤیت اولیا در رؤیا، و از آنچه در آن جهان برسر ایشان آمده خبرمی دهد که بایار انشان، که برروی زمین زنده اند، مشور تها، تشویقها، یانکوشهادار ند. من فکرمی کنم، ممکن است گفته شود که بسیاری از صوفیه عقیده ای شبیه عقیده ابن سینا دار ند که قائل به خلود نفس بود و از اتصال آن و نه از اتحاد کامل آن باعقل فعال شخن می گفت، اتصالی که مایه شعادت نفس است. دیگر صوفیان چنین به نظر که مایه شعادت نفس است. دیگر صوفیان چنین به نظر

<sup>1)</sup> Studies in Islamic Mysticism, p. 56 (و مراجعه شود بــه اسرارالتوحید فی مقامات اشیخ ابی سعید، محمد بن منور، چاپد کترصفا، تهران، ۱۳۳۲ ص۱۳۳۷ مترجم)

<sup>\*</sup> World Spirit

<sup>2)</sup> T.J. de Boer, The History of Philosophy in Islam, pp. 142 Fol.

میرسد که «جذب به سوی خداوند، یعنی اتحاد (= محو شدن) نفس جزئی ولی را در روح کلی الاهی\* به عنوان آرمانی می شناسند که اگرچه دراین جهان هم به گونه ای دست یافتنی است، اما بروجه کمال فقط در آن جهان امکان پذیر است. ابن سینا و ابن فارض و جلال الدین رومی، نظریهٔ تناسخ ارواح را رد می کنند، اما جلال الدین معتقد است که انسان همانگونه که از جمادی به نامی رسیده واز حدنامی گذشته و به حیوانی و سپس به آدم رسیده است، تکامل روحی خود را پس از مرک ادامه خواهد داد و تاحد فرشتگان آسمانها خواهد رسید. اما مرحلهٔ فرشتگان هم حدنهائی انسان نیست، زیرا شاعر می گوید:

[باز ازفرشتگیهم بگذر]برو، در آنبحر تاقطرهٔ تو بحری گرددکه صدعمان است<sup>ر</sup>

اين كلمات فقط اين معنى را مى تو اندداشته باشد كه شخصيت

و مقايسه كنيد با Whinfield Masnavi, p.159

<sup>\*</sup> universal Soul of God

<sup>1)</sup> Selected Poems From The Diwani Shamsi Tabriz pp. 47-48

انسانی پدیده ای است گذرا که سر انجام در آنچه حقیقت است \_ که همان شخصیت ابدی خداوند است \_ ناپدید می شود.

بدینگونه ما باز بههمان نقطهای می رسیم که از آن آغاز کرده بودیم: به وحدت مطلقه و تنزیه ذات الاهی. شگفتی آور است که درعین حال، آنگونه که دیدیم، نیرو و ژرفای روابط فردی \_ که صوفیان را بایکدیگر مرتبط می کند و نیزباپیامبر به عنوان شفیع و باهم با خداو ند این روابط، در وحدتی که تمام روابطرا شامل می شود به او ج خودمیر سد: وحدت قطره ای که خود را در دریا گم می کند یا پروانه ای که بر گرد شمع می سوزد. امن نمی دانم که چگونه این را توضیح دهم ۲ کلمهٔ و حدت و جود توضیح قانع کننده ای برای آن نمی تو اند باشد. من فکرمی کنم، هر گونه کوششی برای حل این مشکل باید از آنجا آغاز شود که بشناسیم که مفهوم شخصیت نود مسلمانان با آنچه نزد ماست متفاوت

پروانهٔ سوخته، بهرحال ، بعنوان رمزی از شخصیت تعالی یافتهٔ ولی، دراتحاد باخداوند، توسط حلاج به کار رفته است (مراجعه شود به طواسین ص۱۶ وما بعد).

<sup>\*</sup> pantheism

است. در اسلام، خداوند، و نه انسان، مقیاس همه چیــز است. دراسلام جـائی برای آنچـه مـا آن را اومانیسما مىخوانىم وجودندارد تامستلزم ارزش ياكفايتفردباشد. دراسلام، انسان کامل، که دروجو د محمد متمثل می شود، نمایشگر تجلتی صورت الوهیت در انسان است و نهمشل اعلای انسانیت که خدو د را در حیات شخصی خداوند تحقق بخشد... ازین روی، شگفت آورنیست اگر تجارب صو فیان، غنای روانشناسیك و تنوعی را که درتصوف غرب مى بينيم فاقد باشد. بااينهمه اين تجربهها بسيار جالب توجهاند. امیدوارم بحث موجزی کسه دراین سخرانیها، درباب آنها شد، روشن كنندهٔ موضوع باشد و به هرحال باید مورد مطالعه قرار گیرند، به خاطر برتوی که برطرق اندیشهٔ مسلمانان، درباب رازهای بزرگ حیات ومذهب، تا ما نده اند.

پا یان

<sup>1)</sup> Humanism

<sup>2)</sup> Humanity

<sup>3)</sup> psychological



## یادداشتهای مترجم

## رابعة عدويه

امالخیر، دختر اسماعیل، از اهل بصره، یکی از قد یسب بانوان اسلامی که درتاریخ تصوف وزهد، مقامی بسیار ممتاز دارد. آنچه از زندگی او، امروز، بر ما مسلم است این است که وی در بصره متولد شده و در قدس مدفون است. به گفتهٔ ابن حلکان مزارش بسر سر کوهی، در قدس، زیارتگاه بوده است. مقداری از اقول او را عطار در تذکرة الاولیاء نقل کرده و شعرهایی ، غالباً در زمینهٔ مناجات با خداوند، از او بزبان عربی باقی است که نخستین نمونههای اینگونه شعر در ادبیات اسلامی بشمار می رود. در شعرهای او نخستین جلوههای عشق نسبت به خداوند را، می توان مشاهده کرد.

در باب تاریخ وفات او اختلاف است. ابن خلکان سالهای ۱۳۵ و ۱۸۵ را یاد کرده کسه دومین بسه صواب نزدیك تر است.۱

## ابن فارض

عمربن علی ( معروف بسه ابن فارض، ) ( ۵۷۶ – ۶۳۲ ) بزر گترین شاعر صوفی در زبان عرب، معاصر ابن عربی. خاندان وی اصلا " اهسل « حماة » ( در سوریه ) بودند و پدرش به مصر مهاجرت کرد. ابن فارض در قاهره متولد شد. در آغاز به تحصیل علوم شرعی و فقه شافعی پرداخت. بعد به تصوف روی آورد و بیشتر ایامش در خرابه ها و مساجد دورافتادهٔ قاهره می گذشت. مدتی (قریب ۱۵سال) نیز مجاور حرم کعبه شد و پس از باز گشت در قاهره به گوشه گیری و انزوا می گذراند و با اینهمه مورد احترام همهٔ مردم عصر بود تا در جمادی الاولی ۲۳۲ در همان شهر در گذشت، پنجسال قبل از وفات ابن عربی. شعر او حاصل در گذشت، پنجسال قبل از وفات ابن عربی. شعر او حاصل

۱) مراجعه شود به، وفیات الاعیان، چاپ سنگی تهران، ج۲/۲۱
 و الاعلام، زرکلی ج ۳۱/۳ و تذکرة الاولیاء، ج ۵۹/۱

تأمل در وجود و طبیعت است و در زند گینامهٔ او نو شنه اند که شبها در کنار نبل به تأمل می نشست و مشاهدهٔ آب را بسیار دوست می داشت و از مظاهر زیبائی لذت می بسر دا وی دوستدار موسیقی بو د و نوشتهاند کـه وی کنیز کانی داشته که برایاو آواز میخواندهاند و او باصدایخوش آنان سماع می کرده است. عقاید معاصرانش در باب او متفاوت بسوده گسروهی او را تکفیر می کسرده اند. او را «سلطان عاشقان» لقب داده اند. شعرش اوج زبان تصوفو تجارب عرفاني در زبان عربي است. مقداري شعر بهلهجهٔ عامیانهٔ مصر از او مانده که ابن خلکان مونهای از آن را نقل کرده و می گوید در دیـوان او ثبت نشده است. معروف ترین شعر او همان قصیدهٔ تائیهٔ کبری است که شروح بسیار بر آن نوشته شده است و دارای ۷۵۶ یا ۷۶۱ بیت است و نیز قصیدهٔ خمریهٔ او که در ادبیات فارسی نیز

<sup>1)</sup> زر کلی، الاعلام، ج ۲۱۶/۵

۲) ابن خلکان، وفیات الاعیان، چاپ سنگی تهران، ج ۱۷/۱ ۴۱۷/۱
 ۳) عفیفی در التصوف ص ۳۱۶ تعداد ابیات را ۷۶۱ نـوشته

۲) عقیقی در العصوف کس ۲ وشیمل ۷۵۶ بیت:

Annemarie schimmel: Mystical Dimensions of Islam The University of North Carolina Press 1975 p. 276.

تأثیر بسیار داشته. جلال الدین مولوی، بدون تردید، بسه شعر ابن فارض نظر داشته زیرا بر طبق نوشتهٔ حاج خلیفه در کشف الظنون مولاناقصیدهٔ ابن فارض را مطالعه می کرده است. از معروف ترین شروحی که در زبان فارسی بر اشعار او نسوشته شده است یکی شرح نظم الدرر (شرح قصیدهٔ تأثیه) از صاین الدین علی تسر کهٔ اصفها نسی است و دیگر شرح عبد الرحمان جامی ۲. چند شرح دیگر نیز ازیسن قصیده یا شرح ابیاتی از آن در زبان فارسی موجود است. عبد الرحمن جامی همچنین قصیدهٔ خمریهٔ اورا به مطلع:

شربنا على ذكرالحبيب مدامة سكرنا بهامن قبلان يخلق الكرم

شرح كرده با نام لوامع انوارالكشف و الشهود على قلوب ارباب الذوق و الجود؟

<sup>1)</sup> كشف الظنون، عن اسامى الكتب و الفنون، ج ٢٩٩/١ أستسانبول ١٣٥٠ ه.ق.

۲) منزوی، احمد؛ فهرست نخههای خطی فیارسی، میؤسسهٔ فیرهنگی منطقه ئی، تهران ۱۳۴۹ ت ۴/۲\_۲۲۳۳

٣) هما نجاء ج ١٣٤٨/٢

مسألة حب الأهي در شعر او، درونماية اصلي است. د کنر ابو العلاء عفیفی در باب او گوید: «امتیاز این فارض به این است که او بیش از آنکه صوفی باشد شاعر است یا بهتراست بگوئیم پیش ازانکه شاعر باشد صوفی است. آمیزش این دو نیرو در ذات وی سبب شده است که در شعر دیگر گو بندگان عرب نظیری نداشته باشد<sup>۱</sup>»… اگر أز چند بیت از ابیات قصیدهٔ تاثیهٔ کبری صرف نظر کنیم، که در آنها تمایلاتی به وحدت وجود دیده میشود، بقیهٔ شعرهای او را وحدت شهود تشکیل مسیدهد زیرا او هیچ گاه به جستجوی نظام خاصی از تفکر و استنتا جــ از نو ع محيى الدين بن عربي ـ نبوده است تا آيات و احاديث را بر طبق آنها تـأويــل و تفسير كند. او نيز بمانند جنبد و ابو يزيد در مسألة حب الأهي معتقد است كه محبت يعني فنای محب از نفس خدو د و بقای او به بقای خداو ند. آنجه مایهٔ تمایز او از ابو یزید و جنید می شود بیشتر در شيو هٔ بيان و اسلوب اداي مقصو داست. غالب صو فيه نوعي معراج روحی داشتهاند و معراج روحی ابن فارض، همان

ا) عفيفي، أبوالعلاء، التصوق الثورة الروحية في الاسلام، دارالشعب بيروت، ص ٢١٩

قصیدهٔ تائیهٔ کبری است که مراحل تطور روحی خود را در آن نشان داده است و الحق که او در گزارش اینسیر و سفر تــواناست و در تصویــر فنا ومعانی آن و عشق و هدف عشق بسیار چیرهدست است.

زبان شعری او، همان زبان شعر سنتی عرب است با تمام علاقهای که شعر عرب به بازی با کلمات وصنایع دارد و با همان نامهای مألوف معاشیق شعر قدیم عرب از قبیل سلمی ولیلی. ماسینیون آن را به قالیچهٔ زربفتی تشبیه می کند که حاج با خود به کعبه می برندا ابن فارض گفته است که پیامبر را در خواب دیدم و او از نام این قصیده است که پیامبر فرمود: «نظمهجویا شد، من عنوانی را یاد آورشدم، پیامبر فرمود: «نظمهالسلوك» و من هم قصیده را به همین نام خواندما.

### دحية كلبي

دحیة بن خلیفة بن فسروة بن فضالهٔ کلبی، یکی از یـــاران پیامبر که حضرت او را نزد قیصر فرستاد تا او رابهاسلام

<sup>1)</sup> A. Schimmel, Ibid., p. 278

<sup>2)</sup> Ibid., p. 278

فرا خواند. وی در زیبائی ضربالمثل بوده است. دحیه تا روزگار خلافت معاویه حیات داشته است. در طبقات ابن سعد، ج ۱۸۴/۴ آمده است کسه حضرت رسول دحیه را به جبر ثیل تشبیه می کسرد و عروة بن مسعود ثقفی را بسه عیسی بن مریم و عبد العزی را به دجال ۱۸۰۰

#### بنيان

جان بنیان، John Bunian (۱۶۲۸–۱۶۲۸) داستان پرداز قرن هفدهم و یکی از ادیبان برجستهٔ زبان انگلیسی. در نوشتههای او زمینهٔ مذهبی، بخصوص عقاید پیوریتنها، گسترش بسیاردارد. از آثار اوست: زندگی و مرگئآقای بدمن (۱۶۸۰) و جنگ مقدس (۱۶۸۲) و معروف تر از همه: سیرزوار (۱۶۷۲) که در داستانی رمز کنائی مسألهٔ معراجیا تکامل معنوی مسیحیت را با همه شوقها و آرزوها،

<sup>1)</sup> مراجعه شود به: زركلي، الاعلام، ج ۱۴/۳ (چاپ سوم)

<sup>2)</sup> Puritans

<sup>3)</sup> The Life and Death of Mr. Badman

<sup>4)</sup> The Holy War

<sup>5)</sup> The Pilgrim's Progress

<sup>6)</sup> allegorical

تلاشها، و ضعفها و بهبودهایی که در طریق حیات با آن روبروست وصف کرده است. وی با استعداد طبیعی خود توانست که مشاهدات بیشمار خود را، در این اثر، وحدتی بخشد و بصورت یك داستان رمز کنائی موفق در آورد با زبانی روشن و فصیح که از جهاتی به زبان فاخر ترجمههای تورات نودیك است و از سویی دیگر به زبان محاورهٔ عصر، استعداد عجیب او در ذکر جرئیات و ثبت لطیفه ها و قدت عجیب وی در خلق محاورات، آنهم در ساختمانی رمز کنائی، سبب شده است محاورات، آنهم در ساختمانی رمز کنائی، سبب شده است زمانه و بسیار موثق و اصیل ۱۰

ابن عربي

محمد بن على بن محمد، معروف به محيى الدين (٥٥٠ ــ

<sup>1)</sup> A short History of English Literature by Emile Legouis Trans. by V. E. Boyson and J. Coulson oxford university press 1971 p.171—2. A Short History of English Literature by Ifor Evans third edition p. 211-212

۶۳۸ ) مـؤسس نظریـهٔ وحدت وجـود و یکی از دو سه چهرهای که در سراسر تاریخ عرفان اسلامی موافقین و مخالفین خو د را، خو اه ناخواه، تحت تأثیر قرار داده و با ایجاد یك نظام خـاص و دستگـاه منظم در جهان بینی عرفانی، گسترده ترین تأثیر را بر نسلهای پس از خود داشته است. وی در خاندانی اهل تصوف و از اعتراب اسیانیا در مرسیه از شهرهای اندلس (اسیانیا) متولد شد و بعد به اشبیلیه ( سویل )۲ رفت و سیس در شرق اسلامی (شام وعراق و حجاز) بهسیاحت و سفر پرداخت. یك چند در مصر بود. آراء تند او، که با ظاهر شریعت تو افقی نمی توانست داشتهباشد، بهمذاق اهل دین بسیار ناخوش آمد و حکم بــه قتل او دادند. یك چند زندانــي شد و سیس رهائی یافتو به دمشق رفت و در آنشهر بود تا در گذشت. محيى الدين بيش از چهارصد مجلد كتاب نوشته كهنيمي از آنها در دست است و از مهمترین آثار او است: الفتوحات المكية (در ده مجلد بزرگك) و فصوص الحكم (یکی از متون درسی تصوف در سراسر عالم اسلامی که

<sup>1)</sup> Murcia

<sup>2)</sup> Seville

شروح بسیار بر آن نگاشته شده است و خلاصهٔ عقاید و دستگاه فکری او را نشان میدهد.) و دیوان شعرهای او، كه بيشتر صوفيانه است\. به گفتهٔ مرحوم ابوالعلاء عفيفي «اگر او را با بزرگترین مؤلَّفین فلسفه در اسلام، از قبیل ابن سینا و غـزالی، مقایسه کنیم، در قلمرو تـالیف، هـم بلحاظ کیفیت و هم بلحاظ کمیت، بـر آنها برتــری دارد چرا که وی به گفتهٔ خودش حدود دویست و نودو هشت كتاب نــوشته تــا سال ٤٣٢ و بگفتهٔ عبدالــرحمن جامي يانصد كتاب و بگفتهٔ شعراني، در اليواقيت و الجواهر، چهارصد کتاب داشته است. از نظر کیفیت هم این خصوصیت در کار او هست که تمام نوشته های وی در پیرامون یك امر (تصوف) است و در راه ایجاد یك نظام فکری و عرفانی بیسابقه؛ در صورتمی کمه دیگران در زمینه های طب و نجوم و کالام و فقه و... پراکنده کاری داشتهاند۲».

مراجعه شود به الاعلام، ج ۱۷۰/۷ و در باب عقاید او مراجعه شودبه محیی الدین بن عربی فی الذکری المئویة الثامنة لمیلاده، چاپ قاهره، که مجموعه ای است از مقالات در باب او. و نیزمقدمهٔ ابوالعلاء عفیفی بسر فصوص الحکم (چاپ بیروت دار الکتاب العربی).

٢) فصوص الحكيم، (مقدمه)

آسین پلاسیوس، که بهترین زند گینامهٔ ابن عربی را نوشته (ترجمه به عربي توسط عبدالرحمن بدوى اززبان اسیانیولی) معتقد است که وی مبادی تفکر عرفانی خود را از محمد بن عبدالله بن مستره (متوفى بسال ٣١٩ ه.ق) گرفته، ولی ابوالعلاءعفیفی سرچشمههای تفکر ابن عربی را در چند رشته دنبال کرده است: نخست عناصر اسلامی که عبارتند از: ۱) قسر آن، ۲) بعضی از قدمای صوفیه، ۳) متكلمين و خاصه اشاعره\* ۴) قــرامطه و اسماعيليه و اخو ان الصفا. در گروه دوم که سرچشمه هـای غیر اسلامی تفكـ و اوست از فلسفة افلاطـونيان جديد و فلسفة فيلون یهودی اسکندری باید نامبرد علاوه بر نظریهٔ آسین یلاسیوس و ابو العلاء عفیفی، از ریشههای شیعی تفکر او نباید غفلت داشت. در این باره دکتر مصطفی کامل الشیبی گوید: «بنظر میرسد که بین آراه ابن عربی و عقایدشیعه کوچکترین ارتباطی نباشد، اما اگر با نظری ژرف بنگریم، خو اهیم دید کـه وی بسیاری از مبانـی تفکر خود را از

۲ برای نمونه، مسألهٔ اعیان ثابته در نظر محیی السدین و مقایسهٔ
 آن با معدومات در نظر اشاعره، نشان دهندهٔ این تأثیر پذیری
 است.

<sup>1)</sup> الكتاب التذكاري، ص ١٨

شیعه گرفته است. مثلاً فکر حقیقة محمدیه را. حتی اساس نظریهٔ او در وحدت وجود هم ، که بر حقیقت محمدیه و ازلیت آن استوار است، دارای ریشههای شیعی است. ۱»

مهمترین مشخصهٔ محییالدین در فرهنگ اسلامی دو جیز است: یکی اصل وحدت وجود و دیگری ایجاد زبان خاصے, که نمایشگر نسوعی جهان بینی معین و بسی سابقه است. دیگــر ویــژ گیهـای کار او در متن ایــن دو خصوصیت انحلال پذیر است. خلاصهٔ نظریهٔ وحدت وجودی او را می تو آن در ایسن عبارت فشردهٔ او ملاحظه كرد: «فسبحان من اظهر الأشياء وهو عينها» (منزه است آنکه اشیاء را آشکار کرد و او خود عین اشیاء بود). در توضیح این عبارت می توان گفت که در نظر ابن عربی، هستی، در جو هر و ذات خود، جزیك حقیقت نیست که تکثر ات آن به اسماء و صفات و اعتبارات و اضافات است و چیزیاستقدیم و ازلی وتغییرناپذیر اگر چهصورتهای وجودی آن در تغییر و تبدلاند. وقتی بــه ایــن حقیقت

الشيبي، دكترمصطفى كامل، الصلة بين التصوف والتشيع، قــاهره،
 ۱۹۶۹ ص ۳۷۶

گستردهٔ ازلی و ابدی، به اعتبار ذات او بنگری ، «حق» است و چون از چشمانـداز مظاهر و اعتبارات و اضافات نظر کنی،«خلق» است. پس هم اوست که هم «حق» است و هم «خلق»، هم «واحد» است و هم «كثير»، هم «قديم» است و هم «حادث»، هم «اول» است و هم «آخر»، هم «ظاهر» است و هم «باطن» و همهٔ این تناقضها به اعتبارات است و به تفاوت چشماندازها. نظریهٔ او درباب انسان کامل (مراجعه شود به یادداشت مربوط بـ کلمه Logos) ازفرو ع مشخـّص هميننظرية او در وحدتوجود است. در باب زبان خاصی که محیی الدین خلق کرده و این زبان بیشترین تأثیرات را بر کتب نسلهای پس از او داشته، همین قدر می توان گفت که درك این گو نه نوشته ها فقط در زبان اصلی قابل تصور است و نمی توان آن را بزبان دیگری ترجمه کرد. برای نمونه مقایسه کنید متن یکے از فصہا را در فصوص الحکم بــا تـرجمهٔ انگلیسی قسمتهائی از آن که اخیراً تحت عنوان حکمت انبیا\ نخست بفرانسه و سیس از فرانسه بــزبــان انگلیسی

<sup>1)</sup> The Wisdom of The Prophets (Fusus al-Hikam)
Muhyi-D-Din ibn 'Arabi, translated from

ترجمه شده است و به هیچ روی نشان دهندهٔ آن مفاهیم و استعارات و مجازها وزبان خاص محیی الدین نمی تـواند باشد.

### طواسين حلاج

مجموعهای است از عبارات ، به شعر منثور، که از هر جهت در نوع خود، در ادبیات اسلامی، بی قرین است. موضوع آن، تجارب روحی و تصویر حالات حسین بسن منصور حلاج است بزبانی بسیار پیچیده و غامض و از لحاظ سبكشناسی، با سبكی بسیار شخصی و انحصاری هم از لحاظ واژگان و هم از نظر ترکیبات و نحو زبان. عنوان هر بخش آن «طاسین» است؛ مثلاً طاسین السراج، طاسین الفهم، طاسین الصفا، طاسین الدائره. و جمعاًیازده طاسین از آن باقی مانده و نسخههای موجود از آنبسیار

Arabic to French with notes by Titus Burckhardt translated from French to English by Angelaculme-seymour, Beshara Publication 1975

ناقص و یر غلط بوده است. لوئی ماسینیون، از روی دو نسخة موجود دراستانبول ولندن،اين كتابرا تصحيح كرده و با تحلیل و مقدمهای بزبان فرانسه جمعاً در ۲۰۸ صفحه در ۱۹۱۳ در ياريس با عنو ان: كتاب الطواسين لابي المغيث الحسين بن منصور الحلاج البيضاوي البغدادي، نشر داده است. روزبهان بقلی شیرازی شرحی بر طواسین و دیگر شطحات حلاج نوشته که با عنوان شرح شطحیات موجود است و هنری کـربین آن را در سلسلهٔ انتشارات مـؤسسهٔ ایران و فـرانسه (تهران ۱۳۴۴/۱۹۶۶) نشر داده است و این شرح و ترجمهٔ طواسینهم یکی از آثار بسیاربرجستهٔ ا دبیات عرفانی فارسی است. قابل یاد آوری است که در چاپماسینیون ترجمهٔ فارسی طواسین هم، از رویترجمهٔ روزبهان، روبروی متن عربی بچاپ رسیده و در بسیاری موارد در فهم عبارات یاری دهنده است.

طواسین حلاج چند سال قبل توسط مکتبة المثنی در بغداد، افست شده است.

# عبدالكريم جيلي

عبدالكريم بن ابراهيم بن عبدالكريم جيلي ( ٧٥٧-٨٣٢ ه.ق.) از خاندان شیخ عبدالقادر جیلانی، از زندگانی او اطلا عبسیاری در دست نیست. وی تألیفات بسیاری داشته ازجمله: «الكهفو الرقيم في شرح بسم الله الرحمن الرحيم». و «المناظر الألهية» و «مراتب الوجود» وغيره ١٠ معروف توين اثـر او، همان كتاب «الانسان الكامل فـي معرفة الاواخر و الأوائل » است. نيكلسون در كتاب مطالعات در تصوف اسلامی ۲ فصل مشبعی به تحقیق در باب این کتاب برداخته است. این کتاب که بارها چاب شده (از جمله قاهره ه/۱۹۷م) می تواند نمودار کاملی از هستی شناسی، علمالمعرفة،وروانشناسي تصوف،پسازعصر محيىالدين، باشد. جیلی درین کتاب ساختمان وجود را بــر اساس عقایــد محیی الدین و اتباع او به دقت ترسیم کرده و در كليات مسائل تابع عقايد محيى الدين است اما آنچه دراثر جیلی دارای اهمیت می نماید موضوع توجه بیش از حد وی بـه مسألـهٔ انسان است به عنوان مظهر خــارجی کامل

<sup>1)</sup> زركلي، الاعلام، ج ١٧٥/٤

<sup>2)</sup> Studies in Islamic Mysticism

خداوند و موجودی که خداوند او را بر صورت خهود آفرید و آینهای که حقخو د را در آن می بیند. بدینگو نه انسان كامل مظهر همة صفات وكمالات الاهيه است، كمالاته. که در دیگر کاثنات اگر باشد پر اکنده است. تفاوت میان انسانی با انسان دیگر به اعتبار درجه است و نه به اعتبار نوع. زيرا بعضي از انسانها بالقوه كامل اندو بعضي بالفعل و كاملترين انسانها، على الاطلاق، انبيا و اوليا هستند كه دررأس آنها محمدص است ياحقيقت محمديه كهدرصورت انبیا و اولیا همواره ظاهر شده است. جیلی برای رسیدن انسان به مرحلهٔ انسان کامل معراجی قائل است که دارای سه مرحله است: در مرحلهٔ نخستین، حق در اسماءخویش بر او ظاهر می شود و در اثر اینگونه تجلی است کهاسم عبد از میان می رود و یکی از اسماء الاهی (کهبسیارند) بـر او باقی می ماند و چون خدا را بـدان نـام بخوانند اوست كه پاسخ مى دهد. مرحلة دوم مرحلة تجلى حق است بر عبد به تجلی صفات، چندان که صفات بنده از میانمی رود ومتصف بسه صفات الأهي مي شود و چون بسه صفت حیات بر او تجلی کند، عبد بصورت حیات ایسن جهان خود را می بیند و چـون در چهرهٔ صفت کلام بر او تجلی

کند همهٔموجودات، برایبنده، به گونهٔ کلمات درمی آیند. آخرین تجلی، تجلی ذاتی است که انسان، در آن مرحله، وحدت ذاتی خود را با خداوند احساس می کند<sup>۱</sup>

# ستايش ابليس

یکی از مسائل مخاطره آمیز در تساریخ تصوف اسلامی، مسألهٔ دفاع از ابلیس است وستایش از او بعنوان برر گترین موحد جهان و قرار دادن او در کنار حضرت رسول بعنوان دو نمونهٔ عالی فتوت و تصویر نور سیاه ابلیس در بر ابر نور محمدی. در میان انبوه صوفیان کوچك و بزر گئ، که در طول قریب ۱۳ قرن تمدن اسلامی انواع کلمات و عبارات رمز آمیز و شطحوار گفته اند، تنی چند از برجستگان و قلههای تصوف هستند که به دفاع از وی برخاسته اند، دیگران یا در باب او سکوت کرده اند یاهمان تلقی اهل شریعت را از وی داشته اند.

الانسان الكامل، عبد الكريم جيلى، ج 4/40 به بعد. و مقايسه شود با أبو العلاء عفيفي، الكتاب التذكارى ، ص ٢٩ به بعد.

می دانیم که به تصریح قرآن کریم، ابلیس فرشته ای مقرب درگاه احدیت بود کـه چون خداوند فرشتگان را مأمور به سجود آدم کرد، وی از این فرمان سر باز زدو گفت: «اناخیر منهخلقتنی من نار وخلقته منطین» به همین سبب وی مردود بارگاه الاهی شد و مهجور و مورد لعن دائم. اینملعونی و مهجوری ابلیس، که از آیات مختلف قرآن کریم بروشنی دانسته میشود چیزی است که هـم اهــل شریعت و هم اکثریت سالکــان راه تصوف آن را امری مسلم دانستهاند و هرکس بـا قرآن کریم و تفاسیر مذاهب مختلف آشنائی داشته باشد، در این هیچ تردیدی نمی تو اند داشته باشد. و لی چنانکه یـاد کردیم جمعی از بزر گان تصوف، خرق اجماع کرده و در درون این ملعونی و مهجوری، مقام والا و بـرجستهای برای او یافتهاند و از وی بعنوان پـاکبازترین عـاشق و پاسبان حضرت و سرور مهجوران ویگانهٔ وجود وسـر ٔ قدر وخال برجمال ازل<sup>۲</sup>و شحنهٔ مملکت که صدو بیست و چهار هزار نبی زخم او

قرآن كريم، اعسراف ۱۲ و در الحجر ۳۱ و ۳۲، اسراء ۶۱.
 كهف ۵۰، طه ۱۱۶

۲) عین القضات همدانی، نامه ها، (بسه اهتمام عفیف عسیران و علینقی منزوی، بنیاد فرهنگ ایران) ج ۴۱۶/۲

نگاهی به تاریخ تصوف اسلامی نشان می دهد که مسألهٔ ستایش ابلیس و دفاع از او، باحلاج آغاز می شود. استاد نیکلسون نسوشته است کسه مسألهٔ دفاع از ابلیس چیزی نیست که با حلاج شروع شده باشد ۲، گویا اشارهٔ او به اقوالی است که از بعضی صوفیهٔ قبل از حلاج نقل شده؛ از قبیل آنچه، در تذکرههای رجال تصوف، گاهبه اشارت می بینیم. چنانکه عطار، در تذکرة الاولیاء، از سهل بن عبدالله تستری (۲۰۵–۲۸۳ ه.ق) که از قدمای زهاد و صوفیه بشمار می رود نقل می کند که گفت: (به ابلیس کفتم) بیا در توحید سخنی بگسوی. گفت: ابلیس در میان آمد و فصلی بگفت در توحید که اگر عارفان وقت حاضر بودندی همه انگشت بدندان گرفتندی ۳

عطار همچنین از جنید بغدادی (متوفی ۲۹۷ ه.ق.)

1) هما نجا، ج 1/99

٣) فريدالدين عطار، تذكرة الاولياء، چاپ نيكلسون، ج ٢٥٨/١

<sup>2)</sup> R.A. Nicholson; The Idea of Personality in Sufism Cambridge 1923 p. 32

نقل می کند که گفت: به ابلیس گفتم: «یا ملعون! چهچیز ترا از سجدهٔ آدم بازداشت؟» گفت: «یا جنید! تسرا چه صورت می بندد که من غیر او را سجده کنم؟» جنید گفت: من متحیر شدم در سخن او. به سترم ندا آمد که بگوی که دروغ می گوئی که اگر تو بنده بودتی امر او رامنقاد بودی و از امر او بیرون نیامدتی و به نهی تقرب نکردی. ابلیس چون این بشنید بانگی کرد و گفت: ای جنید بالله که مرا سوختی و نساپدید شدا. اگر این روایت درست باشد باید معتقد شویم که جنید در قسمت دوم با حلاجهم عقیده نبوده است زیرا، حلاج منکر ایس است که او مخالفت امر کرده باشد.

عطار از ابسوالحسین نوری (از اقسران جنید) نقل کرده که با یکی نشسته بود و هردو زار می گریستند.چون آن کس برفت نوری روی به یاران کرد و گفت: دانستید که آن شخص کسه بسود؟ گفتند: نه. گفت: ابلیس بسود حکایت خدمات خود می کرد و افسانهٔ روز گار خود می گفت. و از درد فراق می نالید و چنانکه دیدیت می گریست

<sup>1)</sup> هما نجا، ج ۱۴/۲

اگر روایت عینالقضات را، روایتی اصیل بــدانیم قبل از همهٔ اینها حسن بصری از مشاهیر زهاد و تابعین در قرن اول هجری (۲۱-۱۱۰ ه.ق.) دفاعی از ابلیس کردهو معتقد بوده است که نور ابلیس از نارعزت الاهی استو اگر ابلیس نور خود راظاهر کند،مورد عبودیت و پرستش قرار خواهد گرفت. از عین القضات بشنوید: ای دوست! فریاد از دست حسن بصری که این مقام را شرح چگونه مىدهد: «اننور ابليس من نارالعزة، لقوله تعالى: «خلقتني من نار» يس ازين كَفت: «ولو اظهر نوره للخلق لعبدالهاً» گفت: اگر ابلیس نور خود را به خلق نماید همه او را به معبودی و خدایی بیرستند واصل این عبارت حسن بصری را، جای دیگر، عین القضات به عنو آن رو ایت از حضرت رسول نقل مي كندكـه فـرموده است: «ان الله تعالى خلق نوری من نور عزته و خلق نور ابلیس من تار عزته ، گفت

<sup>1)</sup> هما نجا، ج ۱/۲

۲) عین القضات همدانی، تمهیدات، به تصحیح عفیف عسیران، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۴۱ شمسی ص ۲۱۱

«نورمن ازنورعزت خدا پیدا شد ونور ابلیس ازنار عزت اویبدا شد»۱

با اینهمه، حلاج، همچنان که دربسیاری از مسائل دیگــرتصوف، پیشرو و بنیان گــذار بهحساب می آید، در موضوع دفاع از ابلیس هم نخستین کس باید بهشمار آید. درمیان آنچه از حلاج مانده، شعرهای منثور زیبائی است بنام «طواسین» که به هیچ زبانی جززبان خودش قابل تبیین وتفسير نيست. وشعرحقيقي چنين است كه جزبه اصل عبارت، همه چیزخو در ا از دست می دهد. در این کتاب رمزی غامض و دشوار، یکی از زیباترین بخشها، «طاسین الازل و الالتباس س است كه سر اسر آن دفاع از ابليس است بزباني شكفت انكيز وتعمقى خاص درمسألة لعنت ابليس وشناخت او ازمسألهٔ توحید. هر گونه تصرفی درعبارات حسلاج از بُرد نیرویعاطفی واندیشگی او میکاهد با اینهمه بجای اینکه عبارات او راکه بزبان عربی است نقلکنم، ترجمهٔ شیرینی راکه روزبهان بقلی از آن کرده، در اینجا نقل می۔

<sup>1)</sup> هما نجا، ص۲۶۷

۲) کتاب الطواسین، به تصحیح و تسرجمهٔ فرانسوی لویی ماسینیون،
 پاریس ۱۹۱۳ (چاپ افست، بغداد، مکتبة المثنی.) س ۴ به بعد.

کنم و گاه گاه از شرحی کـه روزبهان نگاشته نیز استفاده خواهم کرد.

روزبهان قبل ازآنکه بهترجمه و تفسیر طاسین الازل بیردازد، مقدمهواری دراین بادارد که در آنجامی گوید: «اما بطاسین ازل والتباس رمز اشارت است از معرفت به سعادت از لیت و حقایــق ابدیت. سعادت از لیات سعدا راست وشقاوت ازلیات اشقیاراست.» روزبهان، با تسوجه به گفتههای حلاج، محمد مصطفی را «سید سُعدا» وابلیس را «رئیس ضلال» و «مضل اهل ضلال» می خواند. سیس به تفسیر نخستین بخش طاسین ازل و التباس پرداخته کــه حلاج در آن میگوید: «این دعـوی کس را مسلم نشد الا احمدو ابليس و ابليس از عين در افتاد . »از «عين » در اينجا «حقيقت مراد حق» در «علم ازل» منظور است. بعد حلاج می گوید: «احمد را عین کشف کردند» یعنی آنچه درعلم ازل مراد بوده. وحلاج می افز اید که: «احمد دعوی کرد و از حول وقــوت خود بیرون آمد. ابلیس دعــوی کرد و ازحول و قوت خود بیرون نیامد. محمدگفت: «بك احسول و بك اصـول» و گفت: «یا مقلب القلوب» حـلاج می گوید: «در

آسمان عابدی و مو حدی چـون ابلیس نبو د.» و «لعنتش كردند، چون برسيد بهتفريد، براندندش از درچون طلب فردانیت کرد.» ومی گوید: «غیر را نفی کرد، جون غیر دیدلیکن آنجا غیر نبود.» و «ندانست که آدم فعل حق است وفعل اومر آت اوست. اگر درمر آت نگاه کردی، او را به عیانبدیدی.» و حلاج در بارهٔ اومی گوید: «دربحر کبریا افتاد، نابینا شد. گفت مرا راه نیست بغیر تو که من محبی ذلیل ام.» و در دنبالهٔ این خطاب عاشقانه از زبــان ابلیس نقل می کند کسه گفتندش: «تکبر می کنی؟» گفت: «اگسر لحظه ای با تو بودمی، تکبر درمن لایق بودی. فکیف که دهرهاباتو بريدهام. ازمن [كه] عزيزتر است وبزر گوارتر چون اول ترا شناختهام در ازل؟ من از او بهترم که خدمت من قدیم ترست. در کون،عارف تر از من بر تو کس نیست» زیباترین قسمت این طاسین آنجاست که حلاج، مـوسی وابلیس را درعقبهٔ طور، برابر یکدیگر می نهد: «موسی با ابلیس، درعقبهٔ طور، بهم رسیدند. موسی گفت: «چه منع کرد ترا از سجود؟» گفت: «دعوی من بهمعبود واحد. و اگرسجود کــردمی آدم را مثل توبودمی؛ زیراکه ترا ندا کردند یکبار \_ گفتند: «انظر الی الجبل» \_ بنگریدی ومرا

ندا کردند هرزار بارکه: «اسجدوالآدم» سجود نکردم. دعوی من معنی مرا.» گفت: «امر بگذاشتی» گفت: «آن ابتلابود، نه امر،» موسی گفت: «لاجرمصورتت بگردید!» گفت: «ای موسی! آن تلبیسبود، و این ابلیس استحال را معول بر آن نیست زیراکه بگردد لیکن معرفت، صحیح است. چنانکه بود؛ نگردید، و اگر چه شخص بگردید. موسی گفت: «اکنون یادکنی او را؟» گفت: ای موسی یاد باد نکنند\* من مذکورم و اومذکور است:

ذكره ذكرى و ذكرى ذكره هل يكو نا الذاكران الامعا؟» اينك دنبالة دفاعية ابليس را بشنويد:

«خدمت من اكنون صافى تراست. وقت من اكنون خوشتر است. ذكر من اكنون جليل تراست، زير اكه من اورا خدمت كردم در قدم، حقط مرا و اكنون خدمت مى كنم حقط اورا. طمع ازميانه برداشتم. منع و دفع و ضرو نفع برخاست. تنها كردانيد مرا چون براند مرا تاباديگران نياميزم. منع كرد از اغيار، غيرت مرا. حيران

لا هنری کسربین، «یاد یاد نکند» آورده و لـی چون در عربی، «الذکرلاید کی» است نسخه بدل که ما آن را در متن آوردیم صحیح تر می نماید.

کردمرا غربت\*مرا، غریب گردانید مراخدمت مرا، حرام کرد مراصحبت مرا، زشت گردانید مرا مدح مرا، دور کرد مرا هجرت مرا، مهجور کرد مرا مکاشفت مرا، کشف کرد مرا وصلت مرا، رسانید مرا قطع مرا، منقطع کرد مرا منع منیت مرا، درحق او خطا در تدبیر نکردم، تدبیر ردنکردم، مبالات به تغییر صورت نکردم، اگسر ابد الآباد به آتش مرا عذاب کند، دون او سجود نکنم و شخصی را ذلیل نشوم. ضد او نشناسم، دعوی من دعوی صادقان است و من از محبان صادقم، ه

ازمجموع آنچه در طواسین وشرح روزبهان آمد می توان دریافت که حلاج، ابلیس را دربرابر محظوری می توان دریافت که حلاج، ابلیس را دربرابر محظوری dilemma می بیند که از یکسوی امر به سجدهٔ آدم است و از سوی دیگر بینش موحدانهٔ او که راه را برسجدهٔ آدم می بندد. ناگزیر امر الاهی دربرابر ارادهٔ الاهی قرار می گیرد و او از آنجا که مشیت معشوق را می داند، امر به سجده را نوعی آزمون بحساب می آورد و نه یك فرمان.

<sup>\*</sup> مرا، بمعنی «برای... من» است، یعنی بخاطر غربت من، بخاطر خدمت من و...

بدین سبب خود را هدف لعن وملامت قرار می دهد و از نگریستن درغیر معشوق سر بازمی زند. از آنجاکه هستهٔ مرکزی تمام دفاعیات صوفیه از ابلیس بر محور آراء حلاج می گردد، ما باز به این مسأله بازخواهیم گشت غرض نشان دادن نوع تلقی او از مسألهٔ توحید و ارادهٔ الاهبی بود و بیشتر با عین عبارات خودش با ترجمهٔ روز بهان ا

درمیان معاصر انحلاج کسی را نمی شناسیم که درین زمینه و این چنین بی پروا با او همرایی نشان داده باشد البته لعنت الاهی که نصیب ابلیس شد، بعضی از صوفیه را به رشك وحسرت واداشته چنانکه شبلی (۲۴۷–۳۳۴) در بسترمرگ، خاکستر خواست و بر سرکرد وچندان بی قراری در وی پدید آمد که صفت نتوان کرد. گفتند: اینهمه اضطراب چیست؟ گفت: از ابلیسم رشك می آید و آتش غیرت جانم می سوزد که من، تشنه، اینجا نشسته، او (= غیرت جانم می سوزد که من، تشنه، اینجا نشسته، او (= ابلیس) دات الاهی) چیزی از آن خود به کسی دیگر (= ابلیس) دهد «و ان علیك لعنتی الی یوم الدین.» آن اضافت ِ لعنت

۱) روزبهان بقلی، شرح شطعیات، به تصحیح ومقدمه فرانسوی «دری دری کربین، تهران، انستیتوی ایران وفرانسه، ۱۹۶۶ ص ۹ ۵۰ به بعد.

بهابلیس نمی توانم دید. می خواهم که مرا بود که اگر لعنت است نه آخر از آن اوست و نه در اضافت اوست؟ آن ملعون خود قدر آن چه داند؟ چرا عزیزان امت را ارزانی نداشت تا قدم بر تارك عرش نهادندی. جوهری داند قدر جوهرا. عطار ازابو بکر واسطی ستایش دیگری از ابلیس نقل کرده که گفت: «راه رفتن از او (ابلیس) بیاموز که در راه باطل سربیفکند و ملامت عالم از او در پذیرفت و در راه خود مرد آمد. تو از دل خود فتوی در خواه که اگر هر دو کون بر تولعنت کنند به هزیمت خواهی شد؟»

درادبیات فارسی نخستین دفاعیهٔ ابلیس \_ که شاید زیباترین آنها نیزباشد \_ از آن سنائی غزنوی (متوفی۵۲۹ه هجــری۳) است البته اگــر تاریخ وفات احمد غــزالی را

<sup>1)</sup> تذكرة الاوليا، ج٢/ ١٨٠

٢) هما نجا، ج ٢/١/٢

۳) درسال فوت سنائی اختلاف است، ولیبراساس نسخهٔ بسیار قدیمی خطی دیوان او که به صورت عکسی در کابل چاپ شده است تاریخ وفات وی «شب یکشنبه یازدهم شعبان سال برپانصد و بیست و نه هلالی» است و این تاریخ با محاسبات نجومی هم موافق است یعنی 11 شعبان در ۵۲۹ برابر است با یکشنبه. مراجعه شود به مقدمه دیوان سنائی، چاپ کابل ۱۳۵۶، بکوشش علی اصغر بشیر، ص چهل مقدمه.

بخواهیم ملاك قراردهیم باید احمدغزالی را مقدم برسنائی بشماریم ولی باید توجه داشت به دلایلی که اینجامجال ذكرش نیست، مقام سنائی در نشر شعر عرفانی و افكار صوفیانه مقدم براحمدغزالی است و بهترینگواه آن، نفوذ شعرهای اوست در كتب صوفیهٔ معاصرش (از قبیل تفسیر كشفالاسرارمیبدی و آثار عینالقضات و...) که خود از شگفتیهای تأثیرمعنوی او بر تفكر عرفانی زمان وی باید بحساب آید.

درمیان غزلیات سنائی غزلی هست که از هرجهت حالت استثنائی دارد، هم بلحاظ «من» غزل که ابلیس است، وهم بلحاظ تصویر عاشقانه ای که از این «من» درطول غزل آمده است. اگرچه درغزل فارسی بخصوص تا عصر سنائی وحتی قرنی پس از او، همیشه امتداد واستمرار موضوع، امری شخصی و آشکار است، ولی در این غرل این خصوصیت تمایز بیشتری یافته است. در این غزل که «من» خصوصیت تمایز بیشتری یافته است. در این غزل که «من» آن ابلیس است، زیباترین تصویری از مهجروری این عاشق گداخته رسم شده است که تا خواننده، از موضوع اطلاع دقیقی نداشته باشد نمی تواند زیبائی بیکران آن را

احساس کند، اما با تو جه به اینکه سنائی در این غرل، با زبان شاعرانهٔ خویش، جو هرعقاید حلاج را برای نخستین بار درزبان فارسی، عرضه میدارد، باید این غزل را یکی از ژرفترین و زیباترین غزلهای سراسر تاریخ ادبفارسی بحساب آورد؛ می بینیم کـه چگونه سنائی از زبان ابلیس شکایتسرمی کند ومهجوری اورا\_که روزیمعلمملکوت بسوده و اكنون هسدف لعنت جاودانه است به بهزيباترين زبانی بیان می دارد. ابلیس از روز گارانی یاد می کند که دلش آشيانة سيمرغ عشق بود وباذات الاهي يگانه درعشق، آنگـاه تــوصيف مي كند كه چگــونه دام «مكر» الاهــي (اصطلاح قر آنی است) در راهاو گسترده می شود و «آدم» وسجدهٔ آدم بهانهای برای اینمکر. ارادهٔ الاهی را وصف می کند که بهملعو نی او تعلق گرفته بود و آدم خــاکی بهانهٔ این ملعنت شد. این غزل چندان دل انگیز است که از نقل تمامی آن، گزیری نمی بینم:

> با او دلم به مهرومود ت یگانهبود سیمرغعشق را دلمن آشیانه بود.

بر درگهم، زخیل فرشته سپاه بود عرش مجید، جاه مرا آستانه بود

در راه من نهاد، نهان، دام مکر خویش آدم میان حلقهٔ آن دام،دانه بود.

میخواست تا نشانهٔ لعنتکند مرا کرد آنچه خواست،آدمخاکی بهانه بود

> بودم معلم ملکوت اندر آسمان امید من به خلدبرین جاودانه بود

هفتصد هزارسال بهطاعت ببودهام و زطاعتم هزار هزاران خزانه بود

درلوح خواندهام که یکیلعنتیشود بودم گمان به هرکس وبرخودگمانه بود

آدم ز خاك بود من ازنورپاك او گفتم: «يگانهمن بـُو َم» و اويگانهبود گفتند سالکان\*کهنکردی توسجدهای چونکردمیکه با منش این درمیانه بود؟

> جانا! بیا وتکیه به طاعات خودمکن کاین بیت بهربینش اهل زمانه بود

دانستم عاقبت که به ما ازقضا رسید صد چشمه آن زمان ز دو چشمم روانه بود

> ای عاقلان عشق! مرا هم گناه نیست ره یافتن به جانبشان بیرضا نبود<sup>ر</sup>

چنانکـه می بینید سنائــی در ایــن غزل<sup>۲</sup>، مجموعهٔ

 <sup>\*</sup> دراصل؛ مالكان ، درديوان خاقاني؛ گويند عالمان

۱) سنائی، دیوان، چاپ مدرس رضوی (کتابخانهٔ سنائے، تهران تاریخ مقدمه ۱۳۵۴ ه ش.) ص ۸۷۱

۲) تحریر دیگری از این غزل با مختصر تفاو تهائی در دیوان خاقانی
 (چاپ دکترسجادی، تهران زوار، ص۶۱۶) وجود دارد که به
 تصریح مصحح محترم، فقط دریاک نسخه آمده وهیچ تسردیدی
 ندارم که از خاقانی نمی تواند باشد و تخلص آن بدینکونه است،
 خاقانیا توتکیه به طاعات خودمکن

کاین پند، بهی دانش اهلزمانه بود

نظریات حلاج را درباب ابلیس، بیان کسرده و می گوید: «در اوح خوانده ام که یکی لعنتی شود» یعنی از قبل ابلیس می دانست که باید امر الاهی را مخالفت کند زیرا در لوح چنین خوانده بوده است. اگر چه می گوید: «گمان لعنتی شدن را به هر کسی، جزخود، می بردم» ولی دربیت دیگر سنائی توضیح می دهد که سالکان بر ابلیس خرده می گیرند که چرا سجده نکردی و او توضیح می دهد که چگونه می توانستم سجده کنم حال آنکه اوبا من چنین قرار گذاشته بود: «چون کردمی که با منش این درمیانه بود؟» و این همان معنی «جحودی لك تقدیس» حلاج است و آنکه گفت: «آن ابتلا بود نه امر»

پس ازسنائی، مدافع دیگرابلیسدر تصوف ایرانی احمدغزالی است. این شوریده وستایشگرعشق یك جای در رسالهٔ سوانح خویش به ستایش و دفاع از ابلیس پرداخته و از آنجا كه دراین زمینه در ادبیات فارسی نمونههای كمتری وجوددارد، بایداین اشارات اورا بسیار مغتنم شمرد، بخصوص كه حلقهٔ زنجیره ای است كه بلاف اصله به عین القضات همدانی میرسد، و عین القضات بزر گترین مدافع

<sup>1)</sup> شرح شطحیات، ص ۵۲۲

احمد غزالي در رسالهٔ سوانح فصلي دارد به عنوان «فی همةالعشق» و در آنجا هنگام بحث از اینکه درعشق، همیشه، معشوق باید متعالی صفت باشد، می گوید: چون بــه ابليس گفتند: « و أن عليك لعنتي الله كفت: «فبعزتك» یعنی من خـود از تو این تعزز دوست دارم کـه ترا هیچ کس در وا نبود و در خــورد نبود کــه اگر تــرا چيزې درخورد بودی آنگه نه کمال بودی درعزت،۲ و بدینگو نه ازعشق ابليس به ذات الاهي سخن مي كويد. اشارة غزالي بسیار کـوتاه است وصورت تفصیلی عقاید او را بایـد در نوشتههای مرید وشاگردش عین القضات همدانی جست. اما قبل از آنکه بحث از احمد غزالی را بپایان رسانیم یاد آوری این نکته شاید ضرورت داشته باشدکه او خود در زنجيرة تصوف ايراني، فكر دفاع از ابليس را كوياعلاوه برحلاج، ازشیخ ابو القاسم گر گانی کهازمشایخ او بسوده است گرفته و این شیخ ابوالقاسم کهازصوفیهٔ قـرن چهارم

<sup>1)</sup> قرآن كريم: سورهٔ ص/٧٨

۲) احمد غزالی، سوانح، چاپ دکترجواد نوربخش (تهران،خانقاه نعمت اللهی ۱۳۵۲) ص ۵۵

هجری است ابلیس را «خواجهٔ خواجگان» میخوانده است وسرور مهجوران و ازفرط احترام نسبت بهابلیس، هیچ گاه نام او را برزبان نمی آورده و با لقب خواجهٔ خواجگان وسرورمهجوران از اویاد می کرده است

نكههٔ دیگری كه در همین جاقابل یاد آوری است اینستکه مسألة دفاع ازابليس و تفسير مسوحدانة كفر او، از ميان معاصران احمد غرالي به مؤلف تفسير كشف الاسرار (رشیدالدین میبدی که کتاب خود را در ۵۲۰ هجری تألیف کرده است.) همم رسیده و او درتفسیرعرفانی خویش از آیات قرآن کریم، چندین جا به دفاع از ابلیس بسرخاسته وازمشايخ بزر كئصوفيه داستانهائى درين بابنقل كرده است ازجمله ذوالنون مصري وسهل بن عبدالله تستري وابويزيد بسطامی. ذوالنون مصری گفت: در بادیه بودم. ابلیس را دیدم که چهلروز سرازسجود برنداشت. گفتم: یامسکین! بعد از بیــزاری ولعنت اینهمه عبادت چیست؟ گفت: یاذاـ النون! اگر من ازبندگــــیمعزولم او از خداوندی معزول

١) عين القضات، فامهها، إج ١٩/٢ ع

٢) هما نجا، ج 1/٩٧

نیست و از سهل بن عبدالله داستانی نقل می کند که لحن غزل سنائی را بیاد می آورد. سهل عبدالله تستری گفت: روزی بر ابلیس رسیدم. گفتم: اعوذ بالله منك! گفت: یا سهل! اگر تومی گوئی فریاد ازدست شیطان، من می گویم فریاد ازدست رحمان. گفتم: یا ابلیس! چرا سجودنکردی آدم را؟ گفت: یا سهل! بگذارمرا ازین سخنان بیهوده. اگر به حضرت راهی باشد بگوی که این بیچاره را نمی خواهی بهانه بروی چه نهی؟ یا سهل! همین ساعت برسرخاك آدم بودم، هزار بار آنجا سجود بردم و خاك تربت وی بردیده نهادم، به عاقبت این ندا شنیدم: لاتتعب فلسنانریدك بردید و نجود هموارمکن که ترا نمی خواهیم.)

پیش تو رهی، چنان تباه افتادهست کز وی همه طاعتی گناه افتادهست این قصه نه زان روی چو مـاه افتادهست کاین رنگ گلیم ما سیاه افتادهست

<sup>1)</sup> رشیدالدینمیبدی، تغییر کشفالاسرار وعدة الابراز،چاپعلیاصغر حکمت، تهران ۱۳۴۳ ۍ ۱۶۰/۱ ۲) همانجا، چ ۱/۱۶۱

وازابویزید، داستانی دیگرنقل می کند که عیناً تفسیر حلا جرا از دونوع «امرارادت» و «امر ابتلا» روشن می کند: ابویزید بسطامی گفت که از الله درخواستم تا ابلیس را به من نماید. وی را در حرم یافتم. او را در سخن آوردم. سخنی زیر کانه می گفت. گفتم: یا مسکین! با این زیر کی چرا امر حق را دست بداشتی؟ گفت: یا با یزید! آن امرابتلا بود نه امر ارادت. اگر امر ارادت بودی، هر گز دست بنداشتمی. اگر امر ارادت بودی، هر گز دست بنداشتمی. اگر مر ارادت بودی، هر گز دست بنداشتمی. اگر مر حلاج را مؤسس نظریه تقدیس ابلیس بندانیم، عین القضات همدانی را باید گسترش دهنده و مفسر بی همتای این اندیشه و بر روی هم تکر ار شخصیت حلاج ایر می همتای این اندیشه و بر روی هم تکر ار شخصیت حلاج ا

<sup>1)</sup> درباب مشابهات زندگی وشهادت و وجوه نزدیکی شخصیت عین القضات و حسلاج مراجعه شود به مقدمهٔ عفیف عسیران بی شکوی الغریب (چاپ دانشگاه تهران، ۱۹۶۲) و نیزی. ا. برتلس: تصوف و ادبیات تصوف، تسرجمهٔ سیروس ایزدی، تهران امیر کبیر ۱۳۵۶ ص ۴۲۶ که می گوید و درست می گدوید؛ «تصوف ایرانی، سیمای حلاج را سیمایی مقدس کرد و ندای انالحق او را می توان در هر اثر صوفیان ایرانی دید. اما در بیشترموارد این ندا به فرمولی بی معنا تبدیل می گردد و ژرفنای نخستین و غرور پر هیجان خود را از دست می دهد. عین القضات نخستین و غرور پر هیجان خود را از دست می دهد. عین القضات این ندا را، با همهٔ نیروی خود، دوباره زنده ساخت و دویست سال پس از مرگ حلاج، فاجمهٔ اورا با تمام جزئیاتش تکرار کرد.

بدانیم زیرابا اینکه درفاصلهٔ حلاجتا عین القضات متفکران دیگری چون سنائی و احمد غرالی به دفاع از ابلیس برخاسته اند اما هیچ کدام از نفس گرم وقدرت بیان وشیوهٔ تقریر عین القضات و شوریدگی خاص او برخوردار نبوده اند.

بی گمان، عین القضات نظریه را از حلاج گرفته ولی گسترش و تفصیل این نظریه در فرهنگ اسلامی ویژهٔ اوست وی در کتاب تمهیدات و درمکتو بات خویش فصل مشبعی در دفاع ابلیس وستایش او و درمقایسهٔ نورسیاه وی با نور محمدی نگاشته که نظیری تا کنون برای آن دیده نشده است. پیش از این اشاره کردیم که وی آشنائی با این تفکر حلاجی را به احتمال قوی از استادش احمد غز الی بحاصل کرده است.

عین القضات براساس این نظریه، بسیاری از مشکلات کسلامی و فلسفی خود را حل کرده است. مسألهٔ جبر و اختیار و مسألهٔ اختلاف مذاهب و علت آن را وی از این رهگذر تفسیر می کند و نیز علت وجود کافران و موحدان را. در نظر عین القضات، ابلیس و محمد دوسوی عشق الاهی اند

که هر کدام بهری از آن نصیب شان شده است و هر کدام با بهر خویش عده ای را بسوی خود می خواند: ابلیس به ضلالت ومحمد به هدایت: «دریغا بیم آن است که عشق یوشیده در آید و یوشیده بیرون رود و کسی خبرندارد عشق حقیقی می گویم ۱ آن عشق می گویم که از آن ذرهای در دنیا آمد، و بیم آن است کـه همچنان بکر ویوشیده با جای خود رود! عشق الاهن بردو طرف قسمت کردند: نیمی جوانمردی بر گرفت و نیمی جوانمردی دیگر. اینجا حسين منصورچنين بيان مي كندكه «ما صحت الفتوة لاحد الا لاحمد - صلعم - ولابليس». احمد ذره اى عشق بر موحدان بخش کرد، مؤمن آمدند، ابلیس ذرهای برمغان بخش کرد، کافر و بت برست آمدند. از آن بزرگ نشنیده ای که گفت: «الجادة كثيرة و لكن الطريق واحد.» گفت: جادة منازل ربوبیت بسیار است اما راه یکی آمد. ۲ راز آفرینش ابلیس ومحمد دراين استكه اين دوهر كدام اسمى ازاسماء الاهي وصفتی ازصفات اویند: «اما هر گز دانستهای که خدای را

۱) دراصل، نمی گویم، ولی نسخه بدل، «می گویم» و «میخواهم» آمده وقرینهٔ متن گواه است که باید «می گویم» باشد.

۲) عین القضات همدانی، نمهیدات، به تصحیح عفیف عسیران، تهران،
 دانشگاه تهران ۱۳۴۱ ه. ش، ص ۲۸۴

دونام است: یکی «الرحمن الرحیم» و دیگر «الجبار المتکبر» از صفت جباریت ابلیس را در وجسود آورد و ازصفت رحمانیت محمد را. پس صفت رحمت، غذای احمد آمد وصفت قهر و غضب غذای ابلیس.»

در تفسیر عین القضات، ابلیس با دوصدا روبرو بود یکی که او را به سجدهٔ آدم دعوت می کرد و آن دیگری که ازعالم غیب غیب بگوشش می رسید که: «جز مرا سجده مکن» آشکارا وی را به سجدهٔ آدم می خواند و در نهان او را از این کار بازمی داشت

وجه مشترك ابلیس ومحمد راعشق میدانــد با این تفاوت که «گناه ابلیس عشق او آمد با خدا و گناه مصطفی دانی که چه آمد؟ ــ عشق خدا با او.»۲

عصیان ابلیس، از دید گاه عین القضات امری اعتباری ست و او درحقیقت نمونهٔ مؤمنی است پاکباخته که جز به معشوق خود نمی اندیشد: «آن عاشق دیوانه که

هما نجا، ص ۱۲۷

۲) هما نجا، همان صفحه.

٣) هما نجا، ص ٢٢٩

تو اورا ابلیس خوانی دردنیا. خود ندانی که درعالم الاهی او را به چه نام خوانند؟ اگر نام اوبدانی، او را بدان نام خو اندن خود را کافردانی. دریغا چهمی شنوی؟ این دیوانه خدا را دوست داشت، محكمحبت داني كه چه آمد؟ يكي يلا وقهر وديگر ملامت ومذلت. گفتند: اگر دعوی عشق ما می کنی نشانی باید. محك بلاوقهر وملامت ومذلت، بر وی عرض کردند، قبول کرد درساعت این دو محك گواهي دادند که نشان عاشق صدق است» درنظر عین القضات این طوق لعنتی که برگردن ابلیس افتاده است، برای او گرامی-ترین هدیههاست چه ازجانب معشوق است و اضافه به او داردكه فرمسود «و ان عليك لعنتي الى يومالدين» لعنت من بر توباد. عين القضات مي گويد كسي كه به ماهيت و كيفيت هدية معشوق بيانديشد عاشق نيست. عاشق حقيقي آن کسی است که که گلیم سیاه و سفید ورحمت و لعنت در نظر گاهش یکی باشد: «و هر که این فرق داند، در عشق، هنو زخام است، از دست دوست جـه عسل چه زهر، چه شکر چه حنظل چه لطف چه قهر. آن کس که عاشق لطف باشد با

<sup>1)</sup> تمهیدات، ص۲۲۱

٢) قرآن كريم: سورة ٣٨ آية ٧٨

عاشق قهر، او عاشق خود باشد نه عاشق معشوق. "» بینش د یالك تیكی ابلیس و عین القضات، هر پدیده ای را در درون ضدش جستجو می كند: «چون قبو لم كرد نصیب من از او رد آمد. چون برمنش رحمت آمد، مرا لعنت كرد» قابل توجه این است كه عین القضات به سالكان طریق یاد آوری می كند كه مبادا \_ مانند بعضی از رهروان \_ در غلط افتند و بر ا بلیس صلوات دهند زیر ا تحفهٔ او از دوست لعنت امده است و او لعنت را دوست دارد. "و این لعنت بر ای او تا جسر است و طراز آستین "

بدینگونه در نظر او، تمامنکوهشهایی که در قرآن وحدیث از ابلیس شده است جنبهٔ مجازی دارد و ازهمین رهگذر است که وی شر را در زندگی انسان هم امری مجازی و اعتباری می داند، زیرا فاعل حقیقی در تمام افعال خداوند است: «راه نمودن محمد، مجازی دان و گمراه

۱) تمهیدات، ص۲۲۴ ومقایسه کنید با نامه هاج ۹۷/۱ و ۱۱/۲۳ و ۲۲۵/۲) تمهیدات، ص ۲۲۵

۳) نامهما، ج ۲/۱۹

۴) هما نجا، ج ۱۸۷/۲

كردن ابليس همچنين مجازمي دان «يضل من يشاء ويهدى من یشاء» حقیقت می دان. گیرم که خلق را، اضلال، ابلیس کند ابلیس را بدین صفت که آفرید؟ «۲ تصور خواهید کردکه در این صورت مجال کو چکنرین آزادی عملی بر ای انسان قائل نیست، ولمی، جای شگفتی است که او یس از تقر در این مطلب، بلافاصله آزادی و اختیار را ذاتی وطبیعی وجود انسان مىشمارد ومعتقد استكه درهمة كاينات تنها انسان است که در تسخیر کارمعینی نیست، ولی دیگر کاینات هر کدام مسخر کاری معلوم است «اما آدمی مسخر یك كارمعيني نيست بلكه مسخر مختاري است. جنانكه احراق برآتش بستند اختیار درآدمی بستند. چنانکه آتش را جـز سوزند گی صفتی نیست، و آدمی را جز مختاری صفتی نیست ۳ اما دریایان همین نظریه که از آزادی بی کران و اختیاروسیع انسان سخن می گوید، به این نتیجه می رسد که: «هر که را برای سعادت آفریدند جز مختار حرکات اهل سعادت نباشد و همر که را برای شقاوت آفریدند جز

<sup>1)</sup> قرآن، سورهٔ نحل، آیهٔ ۹۳

۲) تمهیدات، ص ۱۸۸

٣) هما نجا، ص ١٩٥

[مختار] اعمال اهل شقاوت نباشد، ۱» و درپایان، مسألهٔ بعثت انبیا و رسل را هم دریك کلمه به آنجا بازمی گرداند که آنهم «یکی از اسباب حصول علم به سعادت و شقاوت» است بر روی هم سعادت و شقاوت را که از نظر گاه او، دو امر اعتباری و مجازی اند، لازم و ملزوم یکدیگر می داند و معتقد است که «سفیدی هر گزبی سیاهی نشایستی، آسمان بی زمین لایق نبودی، جو هر بی عرض متصور نشدی، محمد بی ابلیس نشایستی، ۳ طاعت بی عصیان و کفر بی ایمان صورت نبستی و همچنین جملهٔ اضداد و «بضدها تتبین الاشیاء» این بود. ایمان محمد بی کفر ابلیس نتو انست بودن ۴۰۰۰۰ پس پدید ایمان محمد بی کفر ابلیس نتو انست بودن ۴۰۰۰۰ پس پدید ایمان محمد بی شقاوت ابلیس نبود»

<sup>1)</sup> نمهدات، ص ۱۹۰

٢) هما نجا، ص ١٩١

۳) سید محمد گیسودراز، که ازصوفیان بنام است وشارح تمهیدات عین القضات، در اینجا، تاب حسرفهای عین القضات را نیاورده و منکر ملازمهٔ شقاوت ابلیس وسعادت محمدصمی شود. مراجعه شود به ص ۴۰۳ شرح تمهیدات ضمیمهٔ چاپ عسیران.

۴) مقایسه شود با حافظ:

دركارخانهٔ عشق ازكفرناگزير است

آتش کرا بسوزد، گر بسولهبنباشد

۵) تمهیدات، ۱۸۷

وی در تفسیر «والشمس وضحاها والقمر اذا تلاها» می گوید: دانی که این آفتاب چیست؟ نورمحمدی باشد که از مشرق ازلی بیرون آید وماهتاب دانی که کدام است؟ نور سیاه عزازیلی کسه از مغرب ابدی بیرون رود، «رب المشرقین و ربالمغربین» این سخن به غایت رسانیده است و بیان این شده است. ۴

اصطلاح نورسیاه، که یکی از تعبیرات پارادکس گونهٔ صوفیه است، درمورد ابلیس بهاین اعتبار به کارمی-رودکه نوراونسبت بهنور الاهی ظلمت است واگرنه نور است<sup>ه</sup> و گویا اصل تعبیر ازشاعسری است بنام ابوالحسن بستی ازقدمای صوفیه که گفته است:

> دیدیم نهانگیتی و اهل دوجهان و زعلت وعار برگذشتیم آسان

<sup>1)</sup> قرآن كريم: سورة الشمس، آية ٢

۲) در متن عزراییلی است ومسلماً غلط است نسخه بدلها عزازیلی است و درست است.

٣) قرآن كريم: سورة الرحمن، آية ١٧

۴) تمهیدات، ۱۲۶

۵) هما نجا، ۱۱۸

# آن نور سیه زلا نقط برتردان زان نیزگذشتیم نه این ماند نهآن<sup>۱</sup>

مسألهٔ دفاع از ابلیس درعین القضات به اوج خود میسرسد و پس از او، در ادبیات ملل اسلامی دفاعهای دیگری وجود دارد، اما همگی تکرار سخنان او وپیشینیان اوست و هیچ تازگی و طراوت سخنان او را ندارد.

### ايمان فرعون

مسألهٔ ایمان فرعون و دفاع از وی به عنوان موحد ویکتاپرست از مسائلی است که بعضی از صوفیه به آن توجه کردهاند. نظر محییالدین بن عربی، شاید پیش از هر کس دیگر، پس ازحلاج، در این زمینه توجه را جلب کند. محییالدین در فصوصالحکم بصراحت می گوید که فرعونباایمان از این جهان رفت: «پسخداوند جان او را گرفت در حالی که هیچ چیز از پلیدی در آننبود چرا که بهنگام ایمان وی جانش را گرفت و پیش از آنکه

<sup>1)</sup> هما نحا، 119

<sup>2)</sup> Schimmel, Annemarie: Mystical Dimensions of Islam the University of North Carolina Press 1975 PP. 193 - 196

به گناهی آلوده شود، و اسلام، آنچه را پیش از آن بـوده محومی کند. وخداوند فرعون را آیتی ساخت برعنایت خویش نسبت به کسانی که ارادهٔ عنایت درحق ایشان کند تا هیچ کس از رحمت خداوندی نومید نگردد «چرا که از رحمت خداوند کسی نومید نمی شود» ایس اگر فرعون از آنانی بود که نـومید شده بود، مبادرت به ایمان نمیـ کرد.»۲ مصحح و شارح فصوص مرحوم دکتر عفیفی می گوید: یکی ازمسائلی که انکارمسلمانان را برابن عربی بر انگیخته واو را بهسببآن مسائل تکفیر کردهاند، عقیدهٔ او درباب ایمان فرعون ونجات وی ازعذاب آخرت است زیرا این عقیده مخالف تمام آیاتی است که در باب کفر فرعون و ادعاهای الوهیت او در قرآن آمده است اما، پیش ازاین دیدیم که ابن عربی شیوهٔ خاص تأویل واشاره راکه اسلوب اوست به کارمی بردوتمام معانی را به دلخواه خود توجیه وتأویل می کند و دیدیم که او تابوت موسی را به جسم انسانی و دریائی که موسی را در کودکی بدان افکندند به دریای معرفت وموسی را به انسانکامل یا یکی

<sup>1)</sup> قرآن کریم: سورهٔ یوسف، آیهٔ ۸۷

۲۰۱/۱ خصوص الحكم، ج ۱/۱ ۲۰۱/۱

از تعينات كلمة الأهيه تأويل مي كند. وي درموضوع فرعون هم معتقداست که فرعون رمز نفس شهوانی انساناست در قوی ترین صورت آن. چراکه فرعون نشانه ای بود برای عصیان و کفر و طغیان وادعاو کبریا. با اینهمه فرعسون در نظر ابن عربی، همچنان که پیش ازوی در نظر حلاج، نمایندهٔ فتوت وقهرمانی است زیرا فرعون، کاری که کرد، درنظر آنان، یاسخگفتن به امر تکوینی الاهی بود، امریکه هر. چه در وجود هست مطیع آن است، ولیفرعون امرتکلیفی را معصیت کرد، پس درحقیقت کار اوطاعتی بود در جامهٔ معصبت و نجاتی بود در صورت هلاك.» مرحوم د كتر عفيفي اشاره می کند که ابن عربی تمام آیات را به دلخواه خود، و در جهت اثبات ایمان فرعون تأویل می کند و غرضش اثبات یك عقیده است كه اساس مذهب او را تشكیل می. دهد و آن این است که هیچ ثواب وعقابی برای بندگان، به اعتبار اعمال واعتقاداتشان وجود ندارد، ونعيمجاودانه عبارتاست ازمعرفت وشناخت بنده حقيقت خويشتنخود را وشناخت منزلتی که از وجود دارد، و بدبختی بندگان در غفلت آنــان ازین حقیقت است... و بــدینگونه نفس هرانسانی فرعون اوستچرا که همین نفس است که سر۔

چشمهٔ همهٔ معاصی اوست...»۱

مسألة ايمان فرعون، بعداز محيى الدين، ميان طرفداران ومخالفان او، یکی ازمباحث تند وجنجالی مذهب و عرفان بودهاست. جلال الدين دواني (٩١٨-٨٣٥ ه. ق.) رسالهاي نوشته است در دفاع ازعقيدهٔ محيى الدين، وايمان فرعون را به دلایل خاص خـود اثبات کرده است، وی در مقدمهٔ این رساله می گوید: «کسی که اطاعت فرمان اوفرض است ازمن خواست تا چیزی بنویسم درباب قول خدای تعالی: [از زبان فرعون] «گفت: ایمان آوردم که نیست خدایی جز آن خدای که بنی اسرائیل بدو ایمان آوردند ومن از اسلام آورندگانم»۲ ومن دراجابت خسواست او، در روز گسار گذشته، چیزی نوشتم، سپس چیزهایی بخاطرم گذشت وخواستم تا بزبان عربی هم نکاتی در آن باب بیفزایــم تا پاسخی باشد برای آنها که به تکفیر سرورعالمان و تاج اوليامولانا محيى الدين ابنءربي پرداختهاند و در كلام او طعن زدهاند. سیس گوید: بدان که علمای اسلام و اهل ولایت در اسلام فرعون موسی اختلاف کردهاند، گروهی

١) هما نجا، ج٢/٥٥٣\_١٩٠

۲) قرآن کریم: سورهٔ یونس، آیهٔ ۹۰

طوق کفر وطغیان را در گردن او افکندهاند و گروهی ربقهٔ ایمان را درگردنش انداختهاند. وحق این است که آیــهٔ كريمه صريح است در ايمان او، بيهيج مانعي هم بلحاظ مفهوم و هم بلحاظ منطوق. چرا که «لا» بسرای نفی جنس است و خبر محذوف و تقدیر این است که «ایمان آوردم که» «نیست خدایی جز آنکه بنو اسرائیل بدو ایمان آوردهاند» ومعنى آن اين است كه تصديق كردم ويقين حاصل كردم که معبور به حقی در وجود، جز خداوندی کهبنواسرائیل بدو ایمان آوردند، نیست و خداوندی که بنی اسرائیل بسدو ایمان آوردند، جزهمان معبود بهحقی که موسی وهـارون عليهما السلام، آن راشناساندند نيست. وفرعونايمانخود را بهمعبود بهحق ـ هم بهلحاظمفهوم وهم بهلحاظمنطوقـ حصر کرده و آن را ازقلب وبا اراده، بزبان آورده است.»

دوانی درین رساله، با دقتهای خاص خدود، از لحاظ مسائل زبانی وبیانی ونیزقواعد منطقی در اصدول زبان، ایمان فرعون را ثمابت می کند و به آراء مقسران و علمای حدیث و نحویان از قبیل بیضاوی و ابن هشام استدلال می کند و در مجموع معتقد است که دیگر آیاتی که در قر آن

درباب عذاب ابدی فرعون و کفر وطغیان او آمده، همگی محل احتمال است و گوید چون پای احتمال بهمیان آمد، استدلال بدان جائزنیست. اما آیهٔ «ایمان آوردم به خدائی که بنی اسرائیل بدو ایمان آوردند» از این احتمالات بر کنار است و صریح. سپس به دفاع از شخصیت محیی الدین می پردازد که مجال نقل آن دفاع نیست.

پساز دوانی کی ازعلمای قرن دهم و اوایل قرن یا در پساله ای نوشته یازدهم بنام علی بن سلطان محمد قاری هروی رساله ای نوشته است بنام «فتر العون من مدعی ایمان فرعون» و در آن یك یك آراء و استد لالهای دو انی را رد کسرده است. وی در مقدمه گوید: «رساله ای دیدم منسوب به علامهٔ اکمل و فهامهٔ اجل جلال الدین محمد دو انی که خداوند تقصیرها و کو تاهی -

<sup>1)</sup> جلال الدین دوانی، محمد بن اسعد ( ۸۳ س ۹ ۱ م متکلم و فیلسوف ازمردم دوان کازرون وی متصدی قضای فارس بوده و کتب بسیادی در حوزهٔ کلام و فلسفه از او باقی است. الاعلام ت ۲۵۷/۵

۲) قاری، علی بن محمد سلطان هروی (و یا علی بن سلطان چنانکه در بسیاری از کتب او آمده) (۱۹۴ و فات) فقیه حنفی از مردم هرات که در مکه سکو نت گزید و هما نجا در گذشت تألیفات بسیاری در زمینهٔ حدیث و فقه از وی بجای مانده که بعضی بچاپ رسیده است ( الاعلام زر کلی ی ۱۹۶/۵)

های اورا مورد مسامحه قراردهد ـ که درآن به تعقیب...
مسألهٔ ایمان فرعون پرداخته و این کاری است که به دلیل
کتاب وسنت و اجماع امت باطل است و ما آن را بیان
خواهیم کردپس بیم آن داشتم که کسانی که اطلاعی ندارند
از آن رساله خبرشوند و به اعتقاد فاسد [موجود در] آن
رساله میل کنند» مؤلف تمام عبارات رساله را نقل کرده
و به توضیح آن می پردازد و تمام دلایل دوانی را در باب
ایمان فرعون رد می کند. نسخهای از رسالهٔ دوانی در
«دار الکتب المصریه» موجوداست که همراه با رسالهٔقاری
توسط محمدمحمد عبداللطیف ابن الخطیب بچاپ رسیده
است

درمثنوی مولانا ابیاتیهست «دربیان آنکه مـوسی وفرعونهر دومسخر مشیتاند چنانكپازهر وزهر وظلمات ونور. ومناجات كردن فرعون بهخلوت تا ناموس نشكند:

روز، موسی پیش حق نـالان شده نیم شب فــرعون گریان آمده

ایمانفرعون، الامام جلال الدین الدوانی و الرد علیه للملامة علی بن سلطان محمد القاری حققه. ابن الخطیب، قاهد.
 ۱۳۸۳/۱۹۶۲ المطبعة المصریة ومکتبتها

کاینچه غلــُست ای خدا برگردنم ورنه غــل باشد که گوید منمنم.

و درهمین جاست که ابیات معروف: چونکه بیرنگــی اسیر رنگئ شد موسی.بی با موسی.بی درجنگشد چون بهبیرنگی رسی کان داشتی موسی و فــرعون دارنــد آشتی<sup>۱</sup>

آمده است و تفاسیر مختلف بر آنها نوشته اند. استادفر و زانفر در تفسیر این ابیات نوشته است: «نظر مولانا با ابن عربی تفاوت دارد برای آنکه او نظر به و اقع و حقیقت امر، موسی و فرعون را در تصرف قدرت و مسخر مشیت از لی می شناسد و ازین رومیان این دو فرقی نمی گذارد و مقصود او «ایمان تکوینی» است یعنی انقیاد امروفر مان نه ایمان ایجابی یعنی گروش به ییمبری یا شریعتی ۲۰۰۰

جلال الدین مولوی، مثنوی، چاپ نیکلسون ج ۲/۱ – ۱۵۱

۲) فروزانفر، بدیم السزمان، شرح مثنوی شریف (چاپ دانشگاه تهران) ۱۰۴۱/۳

المنقذ منالضلال

تألیف ابوحامدمحمد غزالی (۵۰۵-۴۵) متکلم و فیلسوف وعارفبزرگ اسلامی. این کتاب که در حقیقت اعترافاتغزالی است،باهمهحجماندك،یکیازدرخشانترین رسالههادر تمدن اسلامی است.غزالی این کتاب رادرسن پنجاه سالگی پس از تغییرحالی که به او دست داد نوشته و در آن سیرمعنوی خود را درعوالم روحی، و شکو کی که به اودست می داده و نیزسر گردانیها و حیر تهایش رابه صداقت تمام مورد بحث قرار داده است و طرز برخورد او را با عقاید مذهبی و کلامی و فلسفی عصر خود، بخوبی نشان می دهد.

این کتاب از لحاظ دفیاع از شك و نقد آراء میراثی و تقلیدی در تمدن اسلامی، دارای کمال اهمیت است و بعضی از اهل تحقیق آن رابا اعترافات قدیس او گوستین مقایسه کرده اند. المنقذ به غالب زبانهای جهان ترجمه شده است و جای آن هست تا کنون بفارسی دوبار ترجمه شده است و جای آن هست که ترجمهٔ «فارسی» دقیقی از آن فراهم آید با لحنی مناسب زبان غزالی و نزدیك به شیوهٔ نگارش او در کیمیای سعادت.

درترجمهٔ عبارات غزالی که در این کتاب نقل شده بود ما از چاپ فرید جبر با این عنوان: المنقذ منالضلال والموصل الی ذی العزة والجلال، ترجمه الی الفرنسیة و قدم له وعلق علیه فرید جبر، الطبعة الثانیة، بیروت ۱۹۶۹ (اللجنة اللبنانیة لترجمة الروائع) استفاده کردیم که بانسخهٔ مورد استفادهٔ نیکلسون گاه مختصر تفاوتهایی داشت.

#### سنت او گوستين ا

اسقف مسیحی ، (۳۵۰–۳۵۴) در ثبا گیاست در نومیدیا متولدشد. دوران زندگی او ، چنانکه زندگی نامهٔ وی، گواهی می دهد، از پر نشیب و فراز ترین زندگیها بوده است، درجوانی به سرگشتگی های روحی و مذهبی دچار شد، یك چند به آثین مانی گرائید، سرانجام به مسیحیت بازگشت از آثار فراوان اوست مدینهٔ الاهی و اعترافات سنت او گوستین اعترافات او که یکی از معروف ترین کتب در

<sup>⇔</sup> St. Augustine

<sup>1)</sup> Thagaste

<sup>2)</sup> Numidia

<sup>3)</sup> The City of God

<sup>4)</sup> The Confessions of St. Augustine

تاریخ تمدن جهان بشمارمی رود بدلیل صدق تعبیر و قوت بیان اوو زمینه های مربوط به گزارش نفسانیات و روانشناسی مؤلف، از کمال اهمیت برخوردار است و شهرت جهانی دارد. اسلوب نگارشوی، در این کتاب، خطاب به خداوند است و تا پایان این کتاب مفصل، آن را دنبال می کند. در فاصلهٔ این خطاب ها، لحن او به تناسب موضوع، استادانه تغییر می کند. ارزش فلسفی و کلامی این اثر، در طول قرون، همواره محفوظ مانده است استاد.

#### تنيسون

تنیسون، آلفرد لرد، (۱۸۹۲ – ۱۸۰۹) یکی از شاعران بسرجستهٔ قرن نوزدهم که شعرش از شهرت و محبوبیتبسیار برخورداراست، ودر کودکی شعرسرودن راآغاز کرد وهنگامی که هنوز بسیار جوانبود بابرادرش چارلز، مجموعهٔ شعری مشترکأ منتشر کردند بهعنوان «شعرهای دوبرادر». پدرش کشیش بود و کتابخانهٔ نسبتاً

<sup>1)</sup> مراجعه شود به مقدمهٔ ترجمهٔ انگلیسی اعترافات با این مشخصات: The Confessions of St. Augustine, Translated With an introduction and Notes By John K. Ryan Image Books 1960.

بزرگ ومتنوعی داشت و تنیسون نخستین مایههای ادبی خودرا از این کتابخانه دارد. از خصایص شعر او آمیزش اسطورههای باستانی و افسانههای عصور میانه با فضائی تخیلی است که غالباً از زمینههای اخلاقی نیز برخوردار است. رنگ وغنای تصویرهای او، تأثیر کیتس را نشان می دهد اگرچه موسیقی و تکنیك خاص تنیسون سبك اورا از کیتس جدا می کند. دستنوشتههای شعری او نشان می دهد که وی در کار شعر بسیار دقیق بوده و همواره در شعرهای خود دست می برده است .

## همدزد عياران منم... الخ ص٥٩١

بیتی که نیکلسون برای تفسیر نظریهٔ مولانا در باب وحدت آورده، از آن مولانا نیست. نیکلسون این بیت را از غزلسی نقل مسی کند با حذف مطلع از چاپ تبرین (بهنشانهٔ 11a 257. ولی در دیوان کبیر مولانا (چاپ استاد بدیع الزمان فروز انفر) چنین غزلی نیامده است غزل دیگری درهمان وزن وقافیه بامطلع:

<sup>1)</sup> The Penguin Companion to English Literature (ed.) by David Daiches Vol. I, P. 516

این بار من یگبار کی درعاشقی پیچیده ام این بار من یگبار گی ازعافیت ببریده ام (جلد سوم، چاپ دانشگاه تهران ۱۳۳۸، ص۱۶۷)

آمده است که بکلی با آن متفاوت است و چنین می نماید که غزل نقل شده بوسیلهٔ نیکلسون تقلیدی است ازین غزل مولانا. نیکلسون خود این غزل را درمتن کتاب Selected Poems (Cambridge 1952) نیاورده بلکهدر ضمیمهٔ شمارهٔ ۱ مه ۳۳۱ آن را نقل کرده است. نکتهٔ قابل یاد آوری اینکه بسیاری از غرزلهای موجود در چاپ فروزانفر هم از آن مولانا نیست و تجدیدنظری در چاپ دیوان کبیر را ضرورت می بخشد.

ای که بهنگام درد الخ ص۱۱۱ برای تمام غـزل و اختلاف نسخهها مــراجعه شود به دیوان کبیر، چاپ استاد فروزانفر (ج۱/۱۲۸ دانشگاه تهران ۱۳۳۶)

بیا بیا که نیابی دگر چـو ما باری الخ ص۱۱۲ برای تمام غزل مراجعه شود به دیوان کبیر چـاپ فروزانفر

*ج*9/474 تهران ۱۳۴۰.

من ازعالم ترا تنها گزینم الخ س۱۱۳ به دیوان کبیر همان چاپ مراجعه شود ج۲/۲۵۰ تهران ۱۳۳۸

#### حرالي، ابوالحسن

على بن احمد بن حسن حرالى (متوفى ۴۳۸ه. ق)از مفسران قرآن وعلماى مغرب. وى در بيشتر علوم صاحب تصنيفات است. حرالى منسوب به «حراله» از تو ابعمرسيه. وى در مراكش متولد شد وهمانجا نشاءت يافت و سپس به شرق عالم اسلامى كوچ كرد و به تصوف گرائيد. در حماة (درسوریه) در گذشت از آثار اوست: «مفتاح الباب المقفل لفهم القرآن المنزل» در علم تفسير كه قو انينى براى اين علم وضع كرده است شبيه قو انين علم اصول. و كتاب المعقو لات الاول، درعلم منطق و كتابهاى ديگر.

نکتهٔ قابل باد آوری اینکه استاد نیکلسون نام او را حرالی (به کسر و تخفیف) ضبط کرده ولی دراعلامزرکلی حـر الی بهفتح و تشدید آمده است .

<sup>1)</sup> الاعلام، ج٥/٢٧

مسألة شفاعتكه مؤلف ميكوشدريشههايمسيحي آنرا نشان دهدازجمله عقاید رایج درباب حضر ترسول بو ده است بمصداق آیهٔ «و لسوف یعطیك ربك فترضی» ۱ «ولايشفعون الالمن ارتضي»٢ وبرطبق بعضي رواياتشيعه (على بن ابراهيم قمى، تفسير ص٣٧٨) از ميان پيامبرانفقط حضرت رسول ازاین امتیاز برخوردار است و در قیامت همهٔ انبیا از او میخواهند که در باب مسردم شفاعت کند. شیخ مفید (۱دانه المقالات، ۴۷) آورده است که روزقیامت، پیامبر، جماعتی از مرتکبان کبائر از امت خویش راشفاعت خواهدکرد و علی (ع) گناهکاران از شیعهٔ خسویش را شفاعت می کند و همچنین دیگـر امامان شیعه نیز شفاعت خو اهند کرد. مسألهٔ شفاعت، بخصوص در عقاید شیعه از اهمیت بسیاری برخوردار است و بهاعتبار اینکه امهان امتداد و استمرار وجودی حضرت رسولاند، این امتیاز نیز بدیشان میرسد. صوفیه هم، بهاعتبار اینکه ولایت را میراث خود از پیامبر می دانند، مدعی شفاعت بسوده اند،

١) سورهٔ ٩٣، آية ٥

۲) سورهٔ ۲۱، آیهٔ ۲۸

از دیرباز. ابویزید بسطامی به ابر اهیم هـروی گفت: «در دلم گذشته که من در بر ابر خدای عزوجل از تـو شفاعت خو اهم کرد.» (طبقات شعرانی ج۱/۶۶) نگاهی به زیارت نامه های شیعه اهمیت و مسلسمیت موضو عرا در نظر ایشان بخوبی نشان می دهد.

### فضالي

منظور محمد بن شافعی الفضالی (متوفی بسال ۱۳۳۶ ه. ق) است که از فقهای شافعیه در مصر بوده و استاد ابسر اهیم بن محمد باجوری شیخ جامع از هسر است از تألیفات اوست «کفایة العوام فیما یجب علیهم من علم الکلام» که چاپ شده و با جوری حاشیه ای بر آن نگاشته است. آنچه قابل یاد آوری است این است که استاد نیکلسون نام این شخص را فضالی (بضم فا) خوانده و حال آنکه باید به فتح باشد منسوب به فضاله ۲.

## **برعي، عبدالرحيم**

عبدالرحيم بن احمدبن على بـُر عي (متوفي ٨٥٣)

۱) منقولات این یادداشت از صلة النصوف و النشیع است ص۹۸ ۳
 ۲) الاعلام، چ۲۶/۷

شاعر منصوف ازمردم یمن وی اهل فتوی و فقاهت بوده و تدریس علوم دینی می کرده است. دیوان شعر وی بچاپ رسیده و اکثر مضامین آن مدح حضرت رسول است و از نمو نه های برجستهٔ مدایح نبوی در ادبیات مذهبی عرب، شعرهای اوست و در جنگ ها و مجموعه های مذهبی شعرهای اورا فراوان می توان دید. نکتهٔ قابل یاد آوری اینکه زرکلی و فات او را در آغاز قرن نهم ((80)) ضبط کرده و یوسف بن اسماعیل نبهانی مؤلف المجموعة النبهانیه کرده و یورا از مردم قرن پنجم می شناسد.

### حكيم ترمذي

وی مؤسس یکی از چندفرقهٔ نخستین تصوف است که هجویری از آنان نام برده ومی گوید: و جملهٔ تصوف دوازده گروه اند و از آن مقبول اند. آنچه مقبول اند یکی از آن محاسبیان اند و دیگر قصاریان اند و سه دیگر طیفوریان اند و چهارم جنیدیان اند و پنجم نوریان اندو ششم سهلیان اندو هفتم حکیمیان اند... مجویری

١) الاعلام، ١١٨/٢٥

٢) المجموعة النبهائية، ج1/١٩ چاپ بيروت ١٩٧٤

۳) هجويرى، كثف المحجوب، ص۱۶۴

درجای دیگر از کتاب خود گوید: «و وی را انـــدر ترمذ محمدحکیم خوانند و حکیمیان ازمتصوفه اقتدا بدو کنند و وی را مناقب بسیار است»

آنچه نام حکیم ترمذیرا درتاریخ تصوفهمواره محفوظ نگاهداشته و درحقیقت جانب برجسته و مشخص عقايد اوست موضوع ولايت است. با اينكه مسألة ولايت از مسائلمشترك تصوف و تشيّع است وبااينكه هرصوفي و عارفي بهنسوعي بهمسألة ولايت اعتقاد دارد، امًّا، نسام حکیم ترمذی، در میان صـوفیه ، همیشه در صـدر مسألهٔ ولایت و مـوضوعـات وابسته بهآن قرار دارد چنانکــه هجمويري درفصلي كه يبرامون اثبات ولايت نموشته می گوید: «بدانکه قاعده و اساس طریقت تصوف و معرفت جمله بر ولایت و اثبات آناست کهجملهٔ مشایخ اندرحکم اثبات آن موافق اند اما هر کسی به عبارتی دیگر گون بیان این ظاهر کر ده اند و محمدبن علی مخصوص است به اطلاق این عبارات مرحقیقت طریقت را»۲ سخن هجویوی نمایشگر واقعیتیاست که نام حکیمترمذی همواره بامسألهٔ

<sup>1)</sup> هما نجا، ص١٧٨

٢) هما نجا، ص٢٤٢

مسألهای که حکیم ترمذی مطرح کرده و در پیرامون آن کتاب ویژهای پرداخته است مسألهٔ ولایت و مقام ولی و موضوع خاتمالاولياءاست. در عقيدهٔ وي كه بي شباهتي به عقاید شیعه در باب مهدی (ع) نیست، همانگونه که انبیا خاتمی دارند، اولمیارا نیز خاتمیاست ودرمیان پرسشهای صدوینجاهوهفت گانهای که وی در زمینهٔ ولایت و مسائل وابسته بدان مطرح کرده یکی هم این است که «کیست که شايستهاست خاتماوليا باشد، همانگونه كهمحمدشايستگي داشتکه خداوند نبوت را بهاو ختم کــرد؟» کسانی که پس از حکیم ترمذی بودهاند، بخصـوص ابنءربی، در جستجوی پاسخ برای این پرسشها بر آمدهاند و ابنعربی هم در فتوحات مـَكيّـه و هم دركنابيكـه ويژهٔ پاسخ به پرسشهای حکیم ترمذی نگاشته بهمسألهٔ ولایت توجه عمیق کرده است. قابل یاد آوری است که ابن عربی به هنگام بحث از سؤال حکیم در باب اینکه چه کسی شایستهٔ مقام ختم ولایت است، گوید: «ختم بردو گونه است: ختمی

۱) حکیم ترمذی، کتاب ختمالاولیاء، تحقیق عثمان یحیی ، بیروت المطبعة الکاثولیکیة ۱۹۶۵ ص۱۹۱

که خداوند بدان ولایت عامه را پایان می بخشد و ختمی است که بدان ولایت محمدیه را پایان میهدهد. اما ختم ولايت بطــور اطــلاق عيسى عليهالسلام است كــه و َلى ً نبو ّت مطلقه است بروز گار این امـّت ومیان او ونبو ّت تشریع ورسالت فاصله افتاده است. و در آخر الزماننزول خواهدکرد بعنوان وارث و خاتم و نبو ت مطلقه را، پس از وی، ولی یی نخواهد بود همانگونه کـه محمد (ص) خاتم نبوت است و نبوت تشریع پس از وی نخواهد بود... و امّا ختم ولایت محمّدیه از آن مردی است از عرب... و او درروز گار ما موجوداست. وی را من به سال ۵۹۵ شناختم ونشانهای راکه در او بود، وحقآن نشانهرا از چشم بندگانش پنهان کرده بود، دیدم ولی محیی الدین در جای دیگر و در کتاب دیگــر، مدعی می شود که خاتم ولایت خود اوست ومی گوید که «ولی دیگری بعدازمن نخواهد بود و هيچ كس حامل عهد من نخواهد بود. با فقدان من دولتها از میان برمیخیزد و پایانها به آغــاز

ابنعربی، فتوحات مکیه، ۴۹/۲ ومقایسه شود با عثمان یحیی:
 کتاب ختمالاولیاء، ص۱۶۱ و صلةالتصوف والتشیع از دکتر کامل مصطفی الشیبی ۴۷۳

می پیوندد ۱۰ میراز ابن عربی صوفیان دیگری نیز در طول تاریخ دعوی ختم و لایت داشته اند، از جمله مؤلف اسرار التوحید در حق نیای خویش ابوسعید ابوالخیر، چنین ادعایی را نقل می کند که شیخ گفت: «وقتی مصطفی را صلوات الله علیه در خواب دیدم که مارا گفت: یا باسعید! چنانکه من آخر پیغامبران بودم تو آخرین جملهٔ اولیائی، بعداز تو هیچ ولی نباشد ۲۰

کتاب ختم الاولیاء حکیم تسرمذی، کسه یکسی از مهمترین متون قدیمی تصوف است، در ۲۹ فصل نگارش یافته و مؤلف درمقدمهٔ آن اضطراب و آشفتگی عقاید مردم را درباب ولی و ولایت مورد بحث قرار مسیدهد (مقدمهٔ مؤلف) و سپس درباب اولیا و انبیا و خصایل دهگانهٔ ولی (فصل هفتم) و خاتم اولیا (فصل هشتم) و نبوت و ولایت (فصل دهم) و مباحثی دراین زمینه ها به تفصیل بحث می کند؟.

<sup>1)</sup> عنقاء مغرب، ص10 بنقل دكتر مصطفى كامل الشيبي در الصلة

۲) اسرارالتوحید، ص۲۴۸

٣) مراجعه شود بهمقدمهٔ كتاب ختم الاولياء، همان چاپ.

اگرچه از زند گینامهٔ حکیم ترمذی اطلاع دقیقی در دست نیست، امــّا رسالهٔ کــوچکی بهقلــم خــود او با عنوان «بدو شأن ابي عبدالله... الحكيم الترمذي» باقي مانده که بیشتر جانب نفسانی و روحیحیات اورا توصیف می کند ، از قبیل رؤیاها و مشاهدات معنوی او در خواب وبیداری که از لحاظ تحلیل این گونه معراجهای روحیی در ادبیات اسلامی قابل مطالعه است و در آن منقولاتـــه، بزبان فارسی ازقرن سوم وجود دارد. از این زنــدگینامهٔ ذاتی Autobiography او که بگذریم اطلاعاتی پر اکنده در کتب رجال و تصوف در باب او هست از قبیل آنجه عطار در تذکر ةالاولياء٢ وهجويري درکشف المحجوب٣ و مــؤلف تــاريخ بغداد ۴ نقل كــردهاند، بر رويهم ايــن اطلاعات در باب او قابل ذكر است: ابوعبدالله محمدبن على بن حسن (يــاحسين) بن بشر ملقب به حكيم تــرمذي٥ از مردم ترمذ متوفى حدود ه٣٥٠ ه. ق۶ وى بــه علـّت

<sup>1)</sup> عثمان يحيى اين رسا لهرا بهضميمهٔ كتابختم الاولياء، چاپ كرده است.

۲) تذكرة الاولياء ج ۱ / ۹۹ – ۱۹

۳) هجویری درصفحاتی که قبلا یاد شد.

۴) بنقل عثمان يحيى درمقدمهٔ كتاب ختم الاولياء.

۵) هما نجا، مقدمه

<sup>9)</sup> الاعلام ٧/٧\_٩٥١

عقاید تندی که دربعضی از مسائل دینی و عرفانی داشت مورد تکفیر قرار گرفت و از ترمذ تبعید شد. بهبلخ آمد و در آن ولایت بهاحترام زیست و عمری دراز قریب به ه ۱۹ سال یافت. درباب سال وفات او روایات مختلف است، بعضی ۲۵۵ و بعضی ۲۸۵ نوشته اند ولی قراینی و جود دارد که وی پسازاین سالها، احتمالاً، حیات داشته است. رسالات بسیاری از او در دست است که عثمان یحیی جزئیات همه را درمقد مه خود برختم الاولیاء، نقل کرده است.

### انسان كامل (كلمة الاهيه)

برابر است با The Logos کسه در اسلام و تمدن اسلامی به صورتهای مختلف تجلتی کرده است. نیکلسون بسه بعضی از آنها اشارت می کند. در میان صوفیهٔ اسلام، محیی الدین بن عربی، به این امر نیز بیش از دیگران توجه داشته است و عقاید او درباب کلمه یا حقیقت محمدیه، یا انسان کامل از این لحاظ اهمیت بیشتری دارد. وی «کلمه» را به معانی مختلف به کار می برد، به تناسب چشم اندازهایی که به مسائل دارد: از نظر متافیزیکی محض، او، کلمه را

نیرویی خردمند و ساری و جاری در جهان می داند و مبدأ تکوین و حیات و تدبیر آن. به این لحاظ «کلمه» در نظر ابن عربی همان مقامی را داراست کسه عقل اول در مذهب افلوطین یاعقل کلی، درمذهب رواقیان. ازنظر گاه تصوف، كلمه، سرچشمهٔ هر نوع علم الأهي است و منبع و حسى والهام وابن عربي آن را «حقیقت محمدیه» و «روح خاتم» و «مشکاة خاتمالرسل» میخواند که جایگاه آن، ستر قلب صوفی است. در ارتباط با انسان، ابن عربی، کلمهرا بنامهای «کلمه»، «آدم»، «حقیقت آدمیه»، «حقیقت انسانیه» و «انسان کامل» میخواند و از لحاظ ارتباطی که باجهان دارد آن را بنام «حقیقة الحقایق» می خواند و به اعتبار اینکه بگونهٔ توماری همهچیزرا درخود دارد آن را «کتاب» و «علماعلی» میخواند<sup>۲</sup>

آنچه در این مجال قابل یادآوری است این است که کلمهٔ الاهیه یا The Logos که رایج ترین تصویر آن با نام «انسان کامل» در تمدن اسلامی رواج دارد، مفهومی

۱) أبن طربی، عقلة المستوفز، چاپ نیبرگ، ۳-۴۲، بنقل عفیفی در
 الکتاب النذکاری ص ۱۹ – ۱۸

۲) عفیفی، الکتابالتذکاری، هما نجا.

است که باتمام آمیختگی یی که باعقاید اسلامی و قرآن و حدیث و کلام شیعی دارد، دارای ریشههای غیر اسلامی، است. بـرطبق تحقیقی که مرحوم ابوالعلاء عفیفی کـرده است عقاید این عربی در باب انسان کامیل یا حقیقت محمّدیه تحت تأثیر اندیشههای یونانی است. از سوی دیگر نباید از مشابهات ایسن عقیده با آنچـه درتشیع به عنوان ولایت یدنیرفته شده است، غفلت کرد۲. هانس هانریش شدر \* در تحقیقی که درباب مفهوم انسان کامل در اسلام کرده است، ریشه های ایر آنه این آندیشه را مورد نظر قرار داده است ومي گويد: انديشهٔ انسان كامل، رابطه اى استوار دارد بااندیشههای شرق باستان بویژه جانب ایسرانی آن. یا باید گفت ترکیبی است از جنبه های اید انی و هلنی ۳. وی می کوشد که ریشههای این فکر را با مفهوم انسان نخستین، دراوستا، مربوط کند: گیو مرث، که دربندهشن، برای آن مبانسی تحقیق خود را می جوید. و معتقد است

<sup>1)</sup> مجلة كلية الاداب، بحامعة القاهرة، ١٩٣٤

۲) درباب این رابطه مراجعه شود به الصلة بین التصوف والتشیع از
 دکتر کامل مصطفی الشیبی، قاهره ۱۹۶۴ ص ۴۴۹ به بعد.

<sup>\*)</sup> Hans Heinrich Schaeder

۳) الانسان الكامل في الاسلام، در اسسات... الف بينها و تسرجمها عبدالرحمن بدوى، قاهره ۱۹۵۰ ص۶

که انسان نخستین، در تفکر ایر آنی باستان، دارای وظیفهای جهانی است، نمونهٔ انسانیت است. وافسانه ای وجود دارد که ازاجزء هشتگانهٔ بیکر او بوده که تمام معادن هشتگانه بوجودآمدنــد. گوتس\* به این نتیجه رسیدهاست که در قرن پنجم قبل ازمیلاد، درایران، تناظری میان انسان (بعنوان عالم اصغر) و جهان (بعنوان عالم اكبر) وجسود داشتهاست یعنی این اعتقاد رواج داشته که جهان، انسان اکبراست و انسان، عالماصغر، و درنبردی که میان جهان مینوی وجهان اهریمنیوجود دارد، انسان بعنوان بیامبرو رسول خداوند، در برابسر نیروهای اهریمنی به دفاع بسر میخیزد. همچنان که در آئین مانسی نیزچنین است آنچه مسلماست این است که برداشت اساطیری از مفهوم انسان، ازویژ گیهای تفکر ایرانی است وهیچ کدامازادیان آسیای غربی و آئین یهود، به این گونه پرسشهاکه انسان از کجا می آید به کجا میرود وچهبایدبکند، نیرداختهاندحال آنکه درتفكر ايراني اين مسأله شيوع كامل دارد.

درنو شتههای هرمسی از قبیل Poimandres سخن از

<sup>\*)</sup> Goetze

<sup>1)</sup> بدوی، هما نجا، ص ۱۱ ـ ۱۶

پىدر اشياء ، يعنى نسوس Novs (= عقل) و آنتسروپوس AνΘeωμοs (= انسان) میرود که دومی ماهیتی مساوی نخستین دارد واینکه در انسان، همه چیز هست. اصطلاح انسان کامل τελειος αγρεωπος نخستین بار در یك اثـر هرمسی بهکار رفته است بنام خطبهٔ نعاسنیه و ازلحاظسابقهٔ این کلمه دارای کمال اهمیت است چیزی که رابطهٔ آنرا بدقت باید مورد رسیدگی قرار داد مسألهٔ پیوند میانانسان نخستین درمعنی جهانی آن است با «آدم عهد قدیم» که بمعنى نخستين كسي است كهوحي بدو نازل شده است وسيس مسألةً رابطةً اينهاست با مسيح كه فكر انسان نخستين در او تجدید حیات می کند. در رابطهٔ بااین فکر بایدموضوع نبی صادق αληθης παοφητης را درنظر داشت که همو اره در حالت آمدن و باز آمدن است و درصورت فردی انبیا، تا مسیح، این تکرار چهرهٔ او ادامه دارد و به تعبیر شاعر ایرانی: هرلحظه بشکلی، ظهور می کند. وبدینگونه آدم و نوح وابراهیم و موسی وعیسی و محمد، همه یك روحــ قدسی اند که درصور گونا گون درادو ارتاریخ ظهورمی کند بگفتهٔ شاعر ایرانی:

<sup>1)</sup> بدوی، هما نجا، ص۲۴

هر لحظه بهشکلی بت عیـــّـار بر آمد دل بردو نهان شد

هردم بهلباس دگران یار برآمد گه پیرو جوان شد.

گه نوح شد و کرد جهانی بهدعا غرق خود رفت به کشتی

> گه گشت خلیل و بهدل نار بر آمد آتش گل از آن شد.

یوسف شد و از مصر فرستاد قمیصی روشنگر عالم

از دیدهٔ یعقوب ، چو انوار برآمد تا دیده عیان شد.

حقاکه هم او بودکه اندر یدبیضا میکرد شبانی … عیسی شد و بر گنبد دوار بر آمد تسبیح کنان شد

بالجمله هم او بودکه می آمد و می رفت هرقرن که دیدی

> تا عاقبت آن شکل عربوار بر آمد. دارای جهان شد<sup>ر</sup>.

<sup>1)</sup> این مستزاد چنانکه جای دیگرهمیاد آوری کرده ام رُوّنیه غزیات شمس، تهران ۱۳۵۲، ص۵۷۳) به نام مولانا شهرت یافته ولی از او نیست به دلایلی که در آنجا بدان اشارت کرده ام و هر کس با تکامل نظریهٔ انسان کامل و کلمهٔ الاهیه در ادوار پس از محیی الدین بن عربی آشنائی داشته باشد، بخوبی می داند که گویندهٔ این غزل بشدت متأثر از عقاید ابن عربی و عبدالکریم جیلی است و مولانا هیچ گونه ارتباطی با دستگاه فکری ابن عربی ندارد و یکی از اشتباهات تمام محققان آثار مولانا (و از جمله باید بگویم با نهایت تأسف: بدیم الزمان فروز انفر هم) همیشه این بوده که کوشیده اند مثنوی را با اصطلاحات و مبانی نظریهٔ ابن عربی (در فصوص و فتوحات) تفسیر و شرح کنند و این کاری است که از لحاظ علمی نمی تواند تأیید شود. تفسیر آراء مولانا باید در شاخهٔ خاص عرفان او و اسلافش (که باعرفان محیی الدین هیچ نسبتی ندارد) مورد بر رسی قرار گیرد.

و بگفتهٔ گلدتسیهر، این نظریه دراصل به غنوصیت مسیحی بازگشت می کند، یعنی اندیشهای که مواعظ هومیلین Homilien منسوب به قــديس كليمانس از آن سخــن گفته (موعظهٔ شمارهٔ ۱۸ فقرهٔ ۱۳) : «جز یك نبی صـادق بیش وجود ندارد و او انسانی است که خداوند اورا آفریده و روح قدسی بدو بخشیده و از خلال قرون جهان، ازهمان آغاز ، میگذرد با نامها و صورتهای متفاوت تا رحمت الاهی شامل او شود و به آسایش ابدی دست یابد، پس از يايانقرونو اعصار.»برحسب نظرية كلدتسيهر المقنع نخشبي، نخستین کسی است که در عصر اسلامی به این نظریه اعتقاد داشته است و معتقد بوده است که او یکی از تجسّدهای همین روح قدسی است و حتی از صورتهای پیشین این ظهور هم خود را فراتر میدیده و بگفتهٔ نرشخی مــؤلف تاریخ بخارا می گفته استکه « آنان نفسانی بودند و من روحانی» وازنظرگلدتسیهر این اندیشه بگونهای دیگر در آراء اسماعیلیه نیز ظهور کرده با این تفاوت که آنان به صورت منطقی تری این نظریه را تعقیب کرده اند و بجای تجسیّد روح قدسی از تجلی «عقل کتو نی»، در ادو ارمختلف، بصورت «ناطق»، سخن گفته اند و بیشتر متأثر از نظــریهٔ

افلاطوني «صدور» بودهاندا.

تورآندریه \* دربحثی کهدر کتاب شخصیت محمد کرده، نظریهٔ غنوصی نبوت را مورد بررسی قرار داده و سابقهٔ این فکر را در اسلاف حضرت محمد (ص) دنبال کرده است و بعد در عقاید شیعه که معتقدند حکمت الاهیه از آدم تا اثمهٔ اثنی عشر، ازطریق رسول (ص)، ادامه می یا بد و نشانهٔ این حکمت الاهیه نوری است.

برطبق تحقیقات شدر، زمینهٔ انسان کامل، در تعالیم مانوی، از همان آغاز وجود داشته است و مانی به عنوان موجودی الاهی کهرهائی بخش انسان است و انسان نخستین، همواره مورد ستایش اتباع خویش بوده است و این را سرودهای کشف شده در تورفان تأیید می کند.

ا گله تسیه «عناصر نوافلاطونی وغنوصی درحدیث» منقول در التوات الیونانی فی الحضاره الاسلامیة، الف بینها و ترجمها عبدالرحمن بدوی ص ۲۳۵ به بعد.

<sup>\*</sup> tor Andrea (\* ۲) تفصیل رابطهٔ عقاید شیعی و نظریهٔ انسان کامل را در الصلة بین التصوف والتشیع، ملاحظه کنید

مرحلهٔ دیگری کـه در سیراندیشهٔ انسان کامـل در اسلام باید مورد مطالعه قرار گیرد، مرحلهٔ آمیزش تصویر جهانی آنتروپوس Αγρρωποs یا «لـو گوس» و «نوس» ، در فلسفهٔ یو نانی ادوار متأخر است. و این کـــار در عصــر هلنيسم شكل يافته تابه دورة اسلامي رسيده است. وبدينگونه آنچه وارد اسلام شده، آن شکل اساطیری و خرافی این اعتقاد نبوده بلکـه شکل نظام یافتهای استکـه از فکـر يوناني ماية بسيار كرفتهاست، تادر انديشههاي محيى الدين ابن عربی به اوج خود رسیدهاست. اما درفاصلهٔ آغاز عهد اسلامی تــا دوران محییالدیـن، زمینههای مختلف تکامل این فکر باید بدقت مورد بررسی قـرارگیرد. در یکی از نخستن کتابهایی کـه درعهداسلامی تـرجمه شدهاست و «اثولوجیا ارسطو طالیس» نامیافته (تاریخ ترجمه بهعربی حدود ۲۲۶هجری = ۸۴۰ میلادی توسط عبدالمسیحبن عبدالله حمصي) بحثى وجوددارد درباب انسان عقلى وانسان حسی، و در آنجما بهنگام بحث از صنم (= تمثال) انسان جسمانی، واینکه اوفروتر ازاینانسان قراردارد،می گوید: همچنین است حالت این انسان، که صنمی است ازبرای «انسان اول حق» ومایههای ضعیفی ازوجود آن «انسان اول

حق» دراو بودیعت نهاده شده و آن «انسان اولحق» نوری استساطع که دروی جمیع حالات انسانی، اما بگونهای افضل و اشرف و اقوی، وجود دارد» در رسائل اخوان الصفا، مسألهٔ عالم اصغر بودن انسان، مطرح شده ولی صبغهٔ غنوصی ندارد بلکه بیشتر در رابطهبا مسائل نجومی وفلکیات بوده است

اندیشهٔ انسان کامل، در مسیر خود تا قرن ششم، با مایههایی از تصوف و تشیع ادامه یافت و درابن عربی به اوج خودرسیدو ازطریق اودر ادبیات ملل اسلامی گسترش ودامنهٔ وسیعیافت. فخرالدین عراقی و اوحدالدین کرمانی و بعد از ایشان شیخ محمود شبستری، به تأثیر اندیشههای او، فکر انسان کامل را در ادبیات فارسی رواج بیشتری دادند بحدی که مهمترین بحث تصوف و ادبیات عرفانی شد، زیرا جوهرعقاید ابن عربی را تشکیل می دهد.

تور آندریه، معتقداست که تکامل فکر انسان کامل در اسلام، همواره موازی سیر تکاملی نظریهٔ غنوصی نبوت

بدوی، هما نجا، س۳۲

٢) هما نجا، ص٣٤

بوده است و نظریهٔ غنوصی نبوت، خود و ابسته به جنبهٔ غنوصی نظریهٔ امامت نزد شیعه است و از رهگذر عقاید شیعه است که با ریشه های باستانی ایدن اندیشه ارتباط پیدا می کند. یعنی اعتقاد به «نبی صادق» که موجودی است ازلی و روح و فضل او، درسلسهٔ انبیا، بمیراث میرسد و این روح و فضل او، درسلسهٔ انبیا، بمیراث میرسد و این روح و فضل می درمز نوری الاهی از شخصی به شخصی دیگر انتقال می بابد. آنچه در عقاید ابن عربی قابل ملاحظه است این است که وی اندیشهٔ انسان کامل را، از نبوت، جدا کرد و در حوزهٔ گسترده تری (که شامل قلمرو انسان اول، کلمه (= لو گوس) عالم اصغر، و نبی و ولی در مفهوم غنوصی آنها است.) آن را به کار گرفت.

نیبر گئ، کوشیدهاست نشانههایی از تصویر انسان نخستین \_ بعنوان جوهری نورانی \_ و نیزنشانههایی از جنبهٔ دو گانهٔ زمینی آسمانی \_ یعنی آنچه مرتبط با «آدم» است درتصوف \_ و همچنین نشانههایی از نظریهٔ هبوط انسان نخستین را، درمبانی نظریهٔ ابن عربی جستجو کند. درنظریهٔ ابنعربی انسان ماهیتی است که تمام جنبههای حادث و قدیم، لاهوتی و ناسوتی را باهم، در خود دارد تا آنجا که

درنظر او «خدا وانسان وجهان، در جوهر ومضمون، شیء واحدی است. اینها مظاهری هستند برای یكفکر واحد و بر ایسن اساس، انسان حلقهٔ اتصال میان خدا و جهان است، و انسان در چنین برداشتی، جانشین خداست (= خلیفةالله.)»

دو قرن پس از ابن عربی، عبدالکریم جیلی (به یاداشت مترجم درباب جیلی مراجعه شود) در کتاب خویش الانسان الکامل نظریهٔ ابن عربی را در بساب انسان به اوج کمال خود رسانده است و مسی توان گفت وی جوهر عقایدی را که در طول دوقرن پس از ابن عربی، درپیرامون نظریهٔ وی، بوجود آمده در کتاب خویش تلخیص کرده است ۱ گرچه نکتهٔ اساسی تازه ای بر آن نیفزوده است بطور خلاصه می توان گفت که ابن عربی اندیشهٔ انسان بطور خلاصه می توان گفت که ابن عربی اندیشهٔ انسان نخستین (=الانسان الاول) راکه ریشهٔ ایرانی داشته با فقاید هلنیستی درباب لو گوس ونوس (= کلمه و عقل)و نظریهٔ نبی وولی بهم آمیخته است و آن را اساس جهان بینی خویش قرار داده است.

<sup>1)</sup> هما نجا، ص ۴۸

۲) عبدالكريم جيلي، الانسان الكامل ديده شود.

نکته ای که شدر در تحقیق خویش در باب سیر تکاملی نظریهٔ انسان کامل بدان رسیده و از لحاظ ادبیات فارسی قابل مسلاحظه است این است که کلیت معشوق در شعر فارسی وحالت حدیث نفس Monolog که برسراسر شعر غنائی فارسی سیطره دارد و نیازی که شاعر فارسی بهخطاب بهدیگری، که در کنار اوست دارد، اینها، همه نتیجهٔ نفوذ نظریهٔ انسان کسامل در محیط فرهنگی این اشعار است. همچنین کوششی که شعر فارسی در سلب شخصیت از همشوق دارد (حتی عدم تماییز میان معشوق زن و مرد در غزل فارسی) اینها، همهرا نتیجهٔ آمیزش شعر دینی و دنیوی وعشق زمینی و آسمانی میداند

تا اینجا، بسراساس تحقیقات شدر و دیگسران این موضوع را بعنوان یك زمینهٔ ایرانی ــ هلنی مورد تسوجه قرار دادیم امنا لوئی ماسینیون خاورشناس بزر گئفرانسوی عقیدهٔ دیگری دارد که اشاره بدان ضرورت دارد وی معتقد است که نظریهٔ انسان کامل دراسلام، دارای ریشه های سامی است و نه هلنی وحتی اصراری دارد براینکه تکامل این

<sup>1)</sup> عبدالرحمن بدوى، هما نجا، ص ٢٠

نظریه را حاصل تدبر و تأمل درقر آن بداند و با اشاره به خطبة البیان ادامهٔ این امررا درتشیع جستجو کند.

گلدتسیهر، در تحقیقی کسه تحت عنوان «عناصسر نوافلاطونی و غنوصی در حدیث» انجام داده مسی گوید: یك عنصر اجنبی (غیر اسلامی) دیگر که در تکوین نظریهٔ اهل سنت درباب پیامبر تأثیر داشته است این تصور است که محمد (ص)، قبل از آنکه بر زمین چیزی وجود پیدا کند، وجود داشته و پیامبر بوده است با استناد به همان حدیث معروف «کنت نبیاً و آدم بین الماء و الطین» و عقاید شیعه را در باب ازلی بودن امامان خویش، هم از نتایج این تصور می داند و اینکه علت مسجودیت آدم که خداوندفر شتگان را به سجدهٔ او امر کرد، این است که در جسم آدم جو اهروجود اثمه علیهم السلام وجود داشته است ۲.

۱) خطبة البیان، خطبه ای است منسوب به امام علی بن ابیطالب ع که در نسبت آن به حضرت جای تردید است و قراین سبك شناسی نشان می دهد که نمی تواند از قرون اولیهٔ اسلامی باشد، با اینهمه بعضی از غلات تشیع بدان استناد کرده اند. متن خطبة البیان را لو ثی ماسینیون تصحیح انتقادی کرده وضمیمهٔ الانان الکامل عبد الرحمن بدوی جاب شده است.

مراجعه شود به التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية، الف بينها و ترجعها عبد الرحمن بدوى، مصر ١٩۴٠ صفحات ٢١٨ به بعد.

# ابن سينا ومسألة نفس وتناسخ

در میان فلاسفهٔ اسلامی، ابن سینا، شاید بیش از دیگــران به مسألهٔ نفس انسانی و جــوانب مــوضوع آن یرداخته باشد، یعنی از نظرگاه فلسفی. بههمان اندازه که غزالی جنبهٔ روانشناسیك نفس را بیشتراز دیگــران مورد تحليل قرار داده است. درمجموع عقايد ابنسينا دربــاب نفس، در کتب مختلف او، و با گذشت زمان تغییر اتبی یافته، و برروی هم می تو ان گفت که وی مسألهٔ نفس انسانی را ازچند جهت بررسی کرده است: نخست ازلحاظ اثبات فلسفی آن. دلایلی که وی بـراثبات نفس، آورده در کتب مختلف وی یکسان نیست. در شفا، اثبات نفسر ابدینگونه مورد استدلال قرار می هــد که «چون احوال نفس متنوع و مختلف است، مثلاً، ماهــم اندوهكين مـــىشويم و هم شاد، هـم چيزی را دوست مـیداريم، هم از چيز ديگر نفرت داریم، چیزیرا ثابتمی کنیم وچیزی را نفی و اینها همه ازیك نیروی و احدی صادر می شود که می تو اند اجزاء مختلف را وحدت بخشد واگراین نیرو نبود، نظام حالات نفس بهم میخورد ـ پس از رهگذر این نیروی واحد ـ که همان نفس است ـ می تو ان وجود آنرا ثابت کرد (شفا

ج ۲/۱ به و الاشادات والتنبيهات ص ۱۲۱) و در رساله ای که به عنوان «في معرفة النفس الناطقه» نــوشته از راه حافظــه مسألهٔ نفس را اثبات مي كند. در آنجا (ص ٩) مي كويد: ای خردمند بیاندیش که تو امروز، درنفس خود، همانی که در سراسر عمرت بودی و بسیاری از گذشتهٔ خود را بیاد داری، بنابراین تو ثابت و مستمر بوده ای حال آنکه اجزای بدن تو هیچ گــاه ثابت نبوده و پیوسته در معــرض تغییر وانحلال بوده است. و بهمیندلیل است که اگر بهانسانی جندی غذانرسد، یك چهارم وزن خودرا از دست می دهد، و تو میدانسی که در مدت بیستسال هیچچیز از اجزاء بدنت ثابت نبوده است ولی ذات تو، در تمام مدت یکی بوده و ادامه داشته است. پس توچیزی، جــز از بدنت، هستی» پس از اثبات وجود نفس، ابن سینا به این مسألـه می پردازدکه پیوند نفس بهبدن پیوندی است عرضی جنانکه افلاطون و افلوطین گفتهاند، و نه اتصال جوهری آنگونه که ارسطو آن را فهمیده است. و بهمین دلیل که نفسرا جوهری قائم بذات میداند، پیوند آن را با جسم پیوندی عرضی می شمارد با دلایل متعددی که دربات تمایز نفس از جسم اراثه می کند در باب منشأ و سرچشمــهٔ آن

بهبحث می بردازد و نظریهٔ افلاطون را درباب اینکه نفس قبل از جسم وجود دارد، رد می کند (شفا ، مقالهٔ پنجم، فصل سوم و نجات، قسم دوم، مقالة ششم، فصل ١٢) ومعتقد مىشودكەنفس بابدن بوجودمى آيد. مسألةروحانيتنفس را هم، بدلیل ادر الامعقولات، ثابت می کند وبر آن است که طبيعت نفس از طبيعت جسم بكلـــى جداست زيرا وظيفة این دو متفاوت است و به این دلیل است که می گوید: «نفس، با مرگ بدن نمی میرد و به هیچروی، فسادپذیر نیست.» (نجات، قسم دوم، مقــالة ششم، فصل١٣) در مورد حشر و معاد جسمانی ، وی معتقد است که عقل نمی تو اند پذیرای آن باشد ونیازی هم بدان احساس نمسی کند زیرا نفس می تو اندکه در نعیم و لذت روحانی باشد، بی آنکه نیازی به جسم داشته باشد چراکه جوهر نفس جـوهری است روحانی، امّا از آنجاکه وحی (=دین و نبوت) از بعث سخن مى گويد، پس مؤمنان بايد كه بدان ايمان داشته باشند چراكه وحى، تكميل كنندة عقل است ( دسالة في دفع المنم من الموت ص٥٥)

مسألة تناسخرا ابنسينا در رسالة اضحويه بهتفصيل

موردبحث قرار داده و آراء تناسخیان را بهتفصیل مسورد انتقاد قرار مىدهد ومنكر تناسخ است وى معتقد استكه آنچه بعضى ازحكما درباب تناسخ گفته اند، درحقیقت برای اصلاح جامعه و ترساندن مردم از کارهای بد بوده است: «و حقیقت آن ( = تناسخ) و آنچه از حکما درین بات نقل كردهاند، همه رموز است واشارات. وغرض آن استكه بەفھىمردم عامە نزدىك باشد، تا چونايشان بدانندوتصور كنند، از كردار بد بازايستند. وازبعضى حكمانقل كردهاند که گفته اند: هرنفس که بد کردار باشد، آمدن او ـ بعد از آنکه از کالبد مفارقت کند . باز به بدنی دیگر باشد که مانند اوست در آن خصلت بد، تا آنکه اگر بدکرداری او از روی میل شهوتبود، بهبدن خو کی آید و اگر ازروی خشم و ایذا و رنج مردم بود، بهکالبد شیری آید... واین و ماننداین، از حکما، همهاشارت است و بر ای آن گفتهاند که عوام از بدکسرداری منزجر شوند. و اگسر ایشان را حقیقت معاد، جنانکههست، بیانکنند تصور نتوانندکردو گمان کنند که آنچه می گــویند محال است. (ترجمهٔ دسالهٔ اخحویه، ابن سینا، از مترجمی نامعلوم با تصحیح ومقدمهو تعلیقات حسین خدیو جم، تهران بنیادفرهنگ ایران ۱۳۵۰ ص۱۴-۱۳) و مراجعه شود به کتاب النفس البشریة عنداین سینا، نصوص جمعها و رتبتها وقدم لها و علق علیها الد کتور البیر نصری نادر، دار المشرق بیروت ۱۹۶۸ که تمام منقولات از کتب ابن سینا درین یادداشت (بجز ترجمهٔ اضحویه) بروایت این مؤلف است و در مجموع بهترین بحثی است درباب آراء ابن سینا در مسألهٔ نفس انسانی.

## موعظة كوه

بخشی از انجیل متی است از آیهٔ ۱–۱۰ باب پنجم تا آیـهٔ ۵۸ از باب ششم «و گروه بسیاری دید، برفراز کوه آمد. ووقتی کهاونشست شاگردانش نزد او حاضر شدند. آنگاه خود را گشوده ایشان را تعلیم داد و گفت: خوشا بحال مسکینان در روح زیرا ملکوت آسمان از آن ایشان است» در این قسمت از انجیل متی، تعالیمی کـه بااصول فقرودرویشی هماهنگ است بسیار می توان یافت: «خوشا بحال ما تمیان زیرا ایشان تسلی خواهند یافت... خوشا بحال با کدلان زیرا ایشان خدا را خواهند یافت... خوشا بحال با کدلان زیرا ایشان خدا را خواهنددید.»

## نيكائي

بجای Nicaea منسوب به Nicaea یا Nicaea در معنی مبانی نایسه یا معنی مبانی اعتقادی کلیسایی که درشهر باستانی نایسه یا یانایس (در امپراطوری بیزانس، ترکیهٔ کنونی) در ۳۲۵ میلادی وجود داشته و عقیدهٔ نیکائی Nicene Creed از این کلیسا گرفته شده است و با اصل «من به خدای و احد معتقدم» آغاز می شود.

## فهرست رجال، اماکن، کتب و قبایل

ابلیس ۱۹۳٬۱۸۵٬۱۷۲ مرد ۱۹۳٬۱۸۵٬۱۷۲ مرد ۱۹۳ مرد ۱۹۳٬۱۸۵٬۱۷۲ مرد ۱۹۳٬۱۸۵٬۱۷۲ مرد ۱۹۳ مرد ۱۹۳٬۱۵۶٬۱۵۵٬۰۷۰ مرد خلکان ۲۰۷٬۱۵۶٬۱۵۵٬۰۷۴ مرد ۱۳۴٬۲۳۹٬۲۳۸٬۲۴۵٬۱۵۶ مرد ۱۲۴٬۹۲٬۶۶٬۵۷٬۴۵ مرد ۱۶۰٬۲۹ مرد ۱۹۳٬۴۵۶٬۱۵۶ مرد ۱۶۰٬۱۵۶ مرد ۱۶۰٬۱۵۶ مرد ۱۶۰٬۱۵۶ مرد واسطی ۱۸۳ مرد السلی ۱۳ مرد السلی ۱۸۳ مرد السلی ۱۸ مرد السلی ۱۸ مرد السلی ۱۸ مرد السلی ۱۸ مرد الس

ائمة اثنى عشر ٢٣١

ار اهيم بن فاتك ٧٠

ادر اهیم هروی ۲۱۶

ار اهیم خلیل ۲۲۸،۲۲۷

اعتد افات سنت او گوستین ۲۱۰،۷۹ ا بو الحارث سياف ٧٣ 1.84.184.181.10V.1080XEXI ا يو الحسن يستى ٢٠٠ افلاطه ن ۲۴۰،۲۳۹ ابو الحسين واسطى ٧٣ افلاطو نیانجدید ۱۰۹ → نوافلاطو نی ا دو الحسين نوري ١٧٥ اکهارت ۵۱ ا به حمز ه بغدادي ۱۳۴ 1 bb der 1896 الوسعيد الوالخير ٢٢١،١۴٧ انحیل ہو حنا ۱۵ ا روسعید خراز ۱۳۰،۲۹ انجيل متى ١٤ ٢٤٢ ا يوطالب مكن ٨٢ 154 mlail ا دو العباس قصاب ۱۳۷ الانسان الكامل (جيلي) ١٧٠،١٢٥، ابويزيد سطامي ۲۹ ۵۷، ۵۸، ۸۲، 740.171 194, 194, 109, 114, V9 الانسان الكامل (يدوي) ۲۳۷،۲۲۶ 119 اوائل المقالات ٢١٥ احمد -- محمد اوستا ۲۲۶ احياء علوم الدين ١٠٧ اثولياجيا ارسطوطاليس ٢٣٢ او گوستین، قدیس ۲۱۰،۸۸،۸۷،۷۹ اخوان الصفا ١٤٥ اولياء مسلمين ١٢٨ اسبينوزا ١١٧ اومانيسم ١٥١ استانبول ۱۶۹،۱۵۸ اء ان ۱۶ ادر انیان ۱۴۴ اسرار التوحيد ٢٢١،١۴٨ اد: دی، سد وس ۱۹۲ اسماعيليه ۲۳۰،1۶۵،۱۴۴،۹۴ المان في عون (كتاب) ٢٠٧ اسلام ۱۷،۱۶، ۲،۱۷،۱۶ ۸،۹۶، Y . Y . 1 0 1 . 1 FY . 1 F . الإشارات والتنبيهات ٢٣٩ اشاء ه ۱۶۵ اشبيليه ١٥٣ باجوری ۲۱۶

### 746

بدوشان حکیم تو مذی ۲۲۲ 18 + 11 01 11 01 10 11 11 ددي، عبدالرحمن ٢٣١ ٢٢٧، ١٩٥ ت 748,74H ير تلس ١٩٢ تاریخ بغداد ۲۲۲ برعي عبدالرحيم ٣٩،١٣٨،١٣٧و تدرير ات ۹۲ تمهیدات ۲۰۰۰ ۱۹۳\_۲۳ د ون، ادوارد ۱۴۴ تذكرة الاولياء ١٥٤،١٣٥،٢١،٢٠ YYY . 1 V F در دتا نبائر ۴۴ التر اثاليوناني ٢٣٧،٢٣١ رصر ه ۵۵۱ ترجمة رسالة اضحويه ٢٤٢،٢۴٠ نغداد ۷۹،۷۴، ۸۴، ۱۳۳،۸۷،۸۰، ترزا، قدىس ١١١ 144 159,184 التصوف (عفيفي) ١٥٩،١٥٧ ىلىن ۲۲۳ تصوف و ادبيات تصوف ١٩٢ بندهشن ۲۲۵ تفسير على بن ابراهيم ٢١٥ ىنيان، جان ١٤١ تنيسون ۲۱۲،۲۱۱،۹۸ البيان والتسين ١٧ تورفان ۲۳۱ دين انس ٢٤٣ بیضای فارس ۵۲ توس ۷۹ تهر ان ۱۳۳ بيضاوي ۲۰۵،۵۲ يني اسرائيل ۲۰۵۲۰۴۲ ۲۰۵ ث ثاگاست ۲۱۰ Œ

حاحظ ١٧

جامع ازھر ۲۱۶

یار س ۷۷ يولس، قديس ۱۴۰،۸۹،۲۲ ييوريتنها ١٩١ التائية الكبرى ۴۷،۴۵،۴۳،۴۲،۳۵

419

حکمت، علی اصغر ۱۹۱ حکیم ترمذی ، محمد بن علی ۱۳۴، ۲۲۳،۲۱۹،۲۱۷ حکیمیان (فرقهٔ) ۲۱۸،۲۱۷ حلاج، حسین منصور ۲۳،۳۲،۲۹،۵۵ ۱۵۰،۱۲۴،۱۲۳،۷۷،۵۷،۵۵ ۲۰۳،۲۰۱،۱۹۳،۱۹۲

Ż

خاقانی ۱۷۸ خانقاه نعمت اللهی ۱۸۹ ختم الاولیاء ۲۲۱ خدیوجم، حسین ۲۴۰ خطبة البیان ۲۳۷ خلیل (ابراهیم) ۱۳۸ خمریه (قصیدهٔ) ۱۵۷ خطئهٔ نعاسنیه ۲۲۷

٥

دارالکتب المصریه ۲۰۷ دجال ۱۶۱ دحیهٔکلیه ۱۶۱،۱۶۰،۴۶ جامع منصور ۷۴ جامی، عبدالرحمن ۱۶۴ ۱۵۸ جبرئیل ۱۶۱،۱۳۱،۹۶٬۴۶٬۱۲ جزیرة العرب ۱۱ جلال الدینرومی ← رومی جنگ مقدس (کتاب) ۱۶۱ جنید بغدادی ۲۳، ۱۳۲٬۸۳۲٬۱۳۹۱، جیلنی، عبدالقادر ۱۷۰ جیلی، عبدالکریسم ۶۶، ۹۵، ۱۲۴، ۲۲۹، ۲۳۵

2

حاج خليفه ١٥٨ حارث محاسبي ٨٢ حافظ ١٩٩ حجاز ١٤٣ حجر الاسود ٥٨ حرا ٩١ حراله ٢١٤ حسن بصري ٢١٤،١٣٠ حكمت انسا ١٩٤١ س

سجادی ضیاءالدین ۱۸۷ سری سقطی ۱۳۳،۱۳۲،۲ سلیمی ۱۶۰ سمرقند ۱۳۴

سمرقند ۱۳۴ سنائی ۱۹۳،۱۹۱،۱۸۸ – ۱۹۳،۱۹۱،۱۸۸ سهلبسن عبدالله تستری ۱۹۱ سهیلیان ۲۱۷ سوانح ۱۸۹،۱۸۸ سوریه ۱۵۶،۱۶ سویس ۱۴

ش

شام ۱۶۳ شبستری ۲۳۶،۲۲۵ شبلی ۱۸۲،۸۲،۷۳،۷۰ شدر ۲۳۶،۲۲۵ شخصیت محمد ۲۳۱ شرح تمهیدات ۱۹۹ شرح شطحیات ۱۸۸،۱۶۹،۶۳ شرح مثنوی شریف ۲۰۸ دست کمك (کتاب) ۹۸ دوانی، جلال الدین ۲۰۷\_۲۰۴ دیوان شمس تبریز ۱۰۹ دیوان کبیر ۲۱۲\_۲۱۵

ذ

ذوالنون مصری ۲۰۲۲،۲۲۰ ۱۹۰،۵۶،۲۲،۲۰

.

رابعةً عدويه ۲۴۰ ۱۵۵،۱۲۹،۲ رسالةً اضحويه ۲۴۰ رسالةً قشيريه ۲۳،۲۳،۲۰ رسالة فىدفع الغم ۲۴۰ روزبهان ۱۶۹، ۱۷۷، ۱۷۸، ۱۸۱،

رومی، جلال الدین محمد مولوی ۱۰۳ ۱۲۰–۱۲۸،۱۴۹،۱۰۷، ۲۰۹، ۲۳۹،۲۱۲

į

زردشتیان ۴۸ زرکلی ۲۰۶،۱۶۱،۱۵۷ زمخشری ۹۵ زندگی ومرگ آقای بدمن ۱۶۱ طواسين حيلاج ۶۴ \_ ۶۷،۵۹ ۶۸، 144.189 184.10+ طور ۱۷۹ طيفوريان ۲۱۷

ع

عباسی، . هجمد ۱۳۳ عبدالعزى 191 عبدالمسيح بن عبدالله حمصي ٢٣٢ عبدالودود بن سعيد ٧٤٠ ع اق ۱۶۳ عراقي (فخرالدين) ٢٣٣ عروة بن مسعود 191 ع: ازبل ۷۷ عسيران، عفيف ١٧٣، ١٧٤ عسيران 196 عطار ۱۸۳،۱۷۴ ۱۵۵،۱۳۴ عفيفي ، أبو العلاء ١٩٤،١٥٩ ، ١٩٤١،

770,774,7 · 7,7 · 7,190 على (ع) ٢٣٧،٢١٥ عقلة المستوفز ٢٢٤ عیسے مسیح ۱،۶۵،۲۵ ۲۲۰،۱۶۱،

YYX,YYV عين القضات ١٩٠١٨٤،١٧۶ مورا

شرح نظم الدرر ١٥٨ شعر اني ۱۶۴ شفا ۲۴۰،۲۳۹ شكوى الغريب ١٩٢ شمس تيرين ١٢٠ شيدر، كامل مصطفى 199 199 ۲۳۴،۲۳۱،۱۲۲،۱۲۱،۲۵۷ شبعه شعر 184.00 شیما،، آنماری ۱۵۷

ص

صادن الدين على تو كه 104 صفا، ذبيح الله ١۴٨ الصلة بين التصوف والتشيع ٢٢٥، 771 صوفیان، صوفیه ۲۷،۱۷ ۳۶ ۵۵،۵۰ 177.174.177.170 9. صوفية مسيحي 111 صوفيهٔ يمن ١٣٧

٠ط

طبقات ابن سعد 191 طبقات شعراني ۲۱۶

قاری هروی ۲۰۷،۱۷۰،۱۶۵،۱۲۵ قاهره ۲۰۷،۱۷۰،۱۶۵،۱۲۵ قدس ۱۵۵ قرآن، در غالب صفحات و بتکرار قرامطه ۵۸ قساریان ۲۱۷ قمی علیبنابراهیم ۲۱۵ قوتالقلوب ۸۲،۲۶،۱۹

5

كابل ١٧٣ كازرون ٢٠٠۶ الكتاب التذكارى ٢٠٤ ٢٢٢،١٧٢ كربين، هنرى ١٨٠،١۶٩،۶۳ كرمانى، اوحدالدين ٢٣٣ كزيمر، فن ٥٧،٥٢٥٥ كفاية العوام ٢١٤ كشف الاسرار ١٩١،١٩٠،١٨٤ كشف الطنون ١٥٨ غ

غزالی، احمد ۱۹۴،۱۸۳ ۱۹۹۰ ۱۹۳ غزالی، محمد ۱۰۴–۲۸،۱۰۷،۷۹۱ غزالی، محمد ۱۲۰۵،۱۳۰۱ غلاة صوفیه ۱۲۰ غلاق سوفیه ۲۳،۲۲

ف

فتوحات مكيه ٢٢٩،٢١٩،١٤٣

فرالعون من مدعى ايمان فرعون ۲۰۶ فرعون ۲۰۹ فرعون ۲۰۹،۲۱۸ معنور انفر ۲۰۱،۲۰۸ ما مدعى ايمان فرعون ۲۰۹،۲۱۵ فروز انفر ۲۰۱،۱۶۳،۱۶۳،۱۶۳،۱۶۳،۱۶۳ فضوص الحكم ۲۱۶،۱۳۵ فضاله ۲۱۶،۱۳۵ فضاله ۲۱۶،۱۳۵ ففوطين ۱۱۴،۱۱۰ فهرست نسخه هاى خطى فارسى ۱۵۸ فى معرفة النفس الناطقه ۲۳۹ فيلون يهودى اسكندراني ۱۶۵ فيلون يهودى اسكندراني ۱۶۵

مانی ۲۸۱،۲۲۶،۲۱۰ ماسینیون ۶۳ – ۷۷،۶۹،۵۹ ، ۱۶۰ TTV. TTS. 1 VV. 1 59 مثنوی ۲۹۸،۲۰۷،۱۱۹،۱۰۷ محلة كلية الأداب ٢٢٤ المحموعة النيهانية ٢١٧ محاسبان ۲۱۷ محيي الدين ابنءريي ← ابن عربي محيى الدين بن عربي ← الكتاب التذكاري محمد ص 11'۸۸،۷۸،۶۵،۲۴،۱۵،۱۱ 111 - 171,98,90,91,19 \_ 19V,101,144,140,144 YT1, YYV, YY1\_Y19,19T محمد دن منور ۱۴۸ محمد بن على - حكيم ترمذي مدرس رضوی ۱۸۷ مدرسة مطالعات شرقى ١

محمد بن منور ۱۴۸ محمد بن علی ← حکیم ترمذی مدرس رضوی ۱۸۷ مدرسهٔ مطالعات شرقی ۱ مدینهٔ الاهی ۲۱۰ مراکش ۲۱۴ مسلما نان ۱۵۱٬۵۹٬۵۰ مسیح ۱۴۴٬۱۲۷ ← عیسی مسیحیان ۵ کعبه ۱۲۰ کلیمانس، قدیس ۲۳۰ الکهف والرقیم ۱۷۰ کیمیای سعادت ۲۰۹

حى

گایردنر ۹۷،۹۶ ۹۷،۹۶ گرگانی، ابوالقاسم ۱۸۹ گزیدهٔ غزلیات شمس ۲۲۹ گنوستیكهای مسیحی ۱۲۳ گوتس ۲۲۶ گولد، جرالد ۱۰۳ ۹۸–۹۸ گیسو دراز، سید محمد ۱۹۹ گیومرث ۲۲۵

1

اللمع (كتاب) ۲۷،۲۳ ۵۱ الدن ۱۶۹ لندن ۱۶۹ لنينگراد ۱۳۳ لوامع انوارالكشف ۱۵۸ ليلي ۱۶۰

م

مارگلیوث ۵۹

ميبدي، رشيدالدين ١٩١،١٩٠ ن نامه هاى عين القضات ١٧٣، ١٩٣، 197 ناس (ناسه) ۲۴۳ نبهانی ۲۱۷ نحات ۲۴۰ نرشخي ۲۳۰ النفس البشريه عندابن سينا ٢٣١ نصری نادر، آلد ۲۴۲ نظم السلوك ١٤٠ نوافلاطوني ١٥٥،١٤٣ نوے ۲۲۸ نوريخش، جواد ۱۸۹ نبرگ ۲۳۴،۹۲ نيكلسون، ١٧٣، ١٧٠، ٨٢، ٤٢، ١٧٣، .Y19, Y14,Y17,Y1+,1VF 774 نيل ۱۵۷

هارون ۲۰۵ هجویسری ۲۱۸،۲۱۷ ۱۳۴ ۲۱۸،۲۱۷،

مسیحیان سریانی ۴۳ مسيحيت ۲۳،۱۸،۷ ۲۳،۴۹،۳۰، 180 184,104 مسکوبه ۵۹ مشكات الأنوار ٩٤،٩٢ YYAILOV ... مصطفى - محمد ص مطالعات در تصوف اسلامی ۱۷۰ معاويه ١٩١ معروف كرخي ٢٠ مغان ۱۹۴ مفتاح الياب المقفل ٢١٤ مفید (شیخ) ۲۰۹، ۲۱۵ المقنع ٢٣٠ مكتو مات عين القضات - نامه ها مكدونالد ١٣٥،٩٣،٤٨،٢٧،٢٤،١ 7.9.01 asa المناظر الالهية ١٧٠ منزوی، احمد ۱۵۸ منزوی، علینقی ۱۷۳ المنقذ مين الضلال ٧٩،٠٨١،٨۴،٨١، T + 9,1 + F, 9 F, 9 1, 9 + , AV موسى ۲۲۷:۲۰۵،۲۰۲ مهدى (ع) ۲۱۹ ی هر گرونیه، سنوك ۱۳ يعقوب ٢٢٨ هلنیستی ۵۶،۲۲،۱۹ يهود ۲۲۶

یهودی، ۴۱ اليواقيت والجواهر ١۶۴ يوحنا ١٩

بوحنای صلیبی، قدیس ۱۱۱

وب ۱۴۰،۱۱۳،۲۳،۹،۸ وردز ورث ۱۴ وفيات الاعيان ١٥٧،١٥۶

9

YYXIYYY

هرات ۲۰۶

## ازهمین نویسنده نشر میشود:

#### در زمینهٔ شعر:

#### تر جمه

#### در زمینهٔ نقد ادبی

#### تر جمه

#### تصحيح متن